
 

discursosud.com                                                     1 
 

https://discursosud.com/


 

 
 

PRECEPTO TRAS 
PRECEPTO 

José Smith 

y la Restauración de la Doctrina 
Robert L. Millet 

 

 

¿Cómo lo hizo José Smith? ¿Cómo pudo, siendo apenas un adolescente, 
abrir las compuertas de la revelación en una mañana de primavera de 
1820? ¿Cómo continuó recibiendo, restaurando y refinando la rica doctrina 
del evangelio restaurado hasta su martirio en 1844? ¿Y cómo podría un 
hombre que entregó un sistema tan completo de doctrina, que estableció 
un fundamento teológico tan profundo, ser otra cosa que un profeta de 
Dios? 

La doctrina de los Santos de los Últimos Días se basa en la restauración de 
un entendimiento correcto del “carácter, perfecciones y atributos” de Dios. 
En Precepto tras Precepto, el estimado erudito y orador Santo de los 
Últimos Días Robert L. Millet explora cómo la restauración de una verdad 
llevó a preguntas que condujeron a respuestas y a la restauración de más 
verdades—línea sobre línea, precepto tras precepto. 

discursosud.com                                                     2 
 

https://discursosud.com/


Desde la teofanía original de la Primera Visión y sus implicaciones para un 
mundo inmerso en la doctrina trinitaria hasta el alcance cósmico del 
sermón de King Follett, las revelaciones del Profeta sacudieron las doctrinas 
arraigadas del cristianismo del siglo XIX. Y para la época del martirio de 
José, Dios había puesto por medio de él los cimientos de una Iglesia 
restaurada de Jesucristo que perdurará hasta el Milenio. 

Acerca del Autor 

Robert L. Millet, ex decano de Educación Religiosa en la Universidad 
Brigham Young, es profesor emérito de escrituras antiguas. Tras recibir su 
licenciatura y maestría en psicología de BYU, obtuvo un doctorado en 
estudios religiosos en la Universidad Estatal de Florida. 
El hermano Millet es un orador muy querido y autor de numerosos libros. Él 
y su esposa, Shauna, son padres de seis hijos. 

Dedicatoria 

A mi amada Shauna— 
cuya amistad, lealtad, dulce compañía y amor hacen que la eternidad 
parezca demasiado breve. 

Citas Iniciales 

“Es mi meditación todo el día, y más que mi comida y mi bebida, el saber 
cómo haré que los Santos de Dios comprendan las visiones que se 
despliegan como una oleada desbordante ante mi mente.” 
— José Smith 

“No hay un hombre tan grande como José en esta generación. Los gentiles 
lo contemplan como un lecho de oro oculto a la vista humana. No conocen 
sus principios, su espíritu, su sabiduría, sus virtudes, su filantropía ni su 
llamamiento. Su mente, como la de Enoc, se expande como la eternidad, y 
solo Dios puede comprender su alma.” 
— Wilford Woodruff 

  

discursosud.com                                                     3 
 

https://discursosud.com/


Tabla de Contenido 
 

Prefacio .................................................................................................. 6 

Una Cronología Doctrinal ...................................................................... 11 

Introducción ......................................................................................... 16 

Capítulo 1  Preparativos para la Restauración ........................................ 20 

Capítulo 2  Los cielos se abren ............................................................... 27 

Capítulo 3  Otro testamento .................................................................. 48 

Capítulo 4  Autoridad divina restaurada ................................................. 70 

Capítulo 5  La Obra del Espíritu Santo .................................................... 85 

Capítulo 6  Jesucristo y el Evangelio Eterno .......................................... 106 

Capítulo 7  Una Nueva Traducción de La Biblia ..................................... 117 

Capítulo 8  Sion. Los Puros de Corazón ................................................. 141 

Capítulo 9  Todo en común .................................................................. 150 

Capítulo 10  Más cielos que uno .......................................................... 163 

Capítulo 11  “En el principio con Dios” ................................................. 177 

Capítulo 12  Fe en La Vida y la Salvación .............................................. 194 

Capítulo 13  Las Promesas hechas a los Padres ..................................... 211 

Capítulo 14  Los que Nunca Oyeron el Evangelio .................................. 225 

Capítulo 15  Creemos .......................................................................... 241 

Capítulo 16  “Investidura, Consuelo e Instrucción” ............................... 265 

Capítulo 17  Un Nuevo y Eterno Pacto .................................................. 278 

Capítulo 18  La Vida más allá de la Tumba ............................................ 298 

Capítulo 19  El Fin de los Tiempos ........................................................ 313 

Capítulo 20  Lo que el hombre puede llegar a ser ................................. 328 

Capítulo 21  La Muerte del Testador .................................................... 352 

discursosud.com                                                     4 
 

https://discursosud.com/


Conclusión  Por causa de José Smith .................................................... 361 

Apéndice 1  Doctrinas, Principios Y Preceptos Del Libro De Mormón..... 368 

Apéndice 2  Tributos al Profeta José Smith por sus Sucesores ............... 377 

 

 

  

discursosud.com                                                     5 
 

https://discursosud.com/


Prefacio 
 

 

Jehová habló por medio de Isaías acerca de cómo la verdad divina es 
transmitida a los mortales: 
“Porque mandamiento tras mandamiento, mandamiento tras 
mandamiento; renglón tras renglón, renglón tras renglón; un poquito aquí, 
un poquito allá” (Isaías 28:10; compárese con 2 Nefi 28:30).n Casi siempre, 
un Dios misericordioso dará a conocer las doctrinas y principios de manera 
gradual. Aunque tú y yo podamos ocasionalmente ser impacientes con el 
sistema de requisitos del evangelio del Señor, Él lo estableció con un sabio 
propósito. Es una ilustración silenciosa de la tierna consideración y la dulce 
bondad que nuestro Padre Celestial tiene por Sus hijos: nos da aquello para 
lo cual estamos preparados a recibir. De hecho, esta es la manera en que el 
Todopoderoso ha dispensado las verdades y las autoridades del evangelio 
restaurado. El joven José Smith de catorce años ciertamente no 
comprendió en la primavera de 1820 lo que llegaría a entender para el 
tiempo de su martirio en 1844. Su educación divina, como la de todos los 
santos, fue incremental. 

Se ha observado que la doctrina es “el cuerpo básico de enseñanza o 
entendimiento cristiano” (2 Timoteo 3:16). La doctrina cristiana está 
compuesta de enseñanzas que han de transmitirse mediante instrucción y 
proclamación. La doctrina religiosa trata con las preguntas últimas y más 
abarcadoras. 

La doctrina es que Jesucristo es el Hijo de Dios, el Salvador y Redentor de la 
humanidad; que vivió, enseñó, sanó, sufrió y murió por nuestros pecados; y 
que resucitó al tercer día con un cuerpo inmortal y resucitado (1 Corintios 
15:1–3; DyC 76:40–42). Este núcleo doctrinal expone lo que José Smith 
llamó los “principios fundamentales de nuestra religión”. 

Hay poder en la doctrina, poder en la palabra (Alma 31:5), poder para sanar 
al alma herida (Jacob 2:8), poder para transformar la conducta humana. He 
dedicado gran parte de mi vida profesional y eclesiástica a un estudio 

discursosud.com                                                     6 
 

https://discursosud.com/


intenso de las diversas doctrinas de la Restauración y me descubro 
volviendo a menudo, saboreando, citando o parafraseando con frecuencia 
los sermones o escritos de José Smith. En este libro se contará la historia de 
José Smith, pero no de manera biográfica típica. Más bien, examinaremos 
cuidadosamente algunos de los momentos doctrinales y enseñanzas más 
significativos de su ministerio y seguiremos nuestro estudio, en su mayor 
parte, de manera cronológica. En cierto sentido, esta obra podría 
describirse como una especie de biografía doctrinal. En algunos casos 
veremos cómo ciertas materias teológicas introducidas en el ministerio 
temprano del Profeta fueron ampliadas y aclaradas más tarde por él mismo 
o por sus sucesores apostólicos y proféticos, precepto tras precepto. 

Uno de los desafíos de una obra de esta naturaleza es la delimitación: 
sencillamente, no todo puede abarcarse en un solo libro. En consecuencia, 
he seleccionado lo que considero los aspectos doctrinales más 
sobresalientes del Profeta fundador. Notarán, por ejemplo, que no he 
tratado temas tales como cómo fue traducido el Libro de Mormón, la 
Palabra de Sabiduría, los orígenes del Libro de Abraham, la apostasía en 
Kirtland, la persecución en Misuri e Illinois, la organización de la Sociedad 
de Socorro, ni los pormenores del martirio del Profeta. Además, aunque 
ocasionalmente recurro a temas doctrinales tal como se presentan en el 
Libro de Mormón, Doctrina y Convenios y la Perla de Gran Precio—todos los 
cuales provinieron de José Smith—, en un volumen de esta clase es 
imposible cubrir toda cuestión doctrinal que surja en el canon escritural de 
los Santos de los Últimos Días o tocar cada momento histórico significativo. 

Amo y honro a José Smith como el Profeta de la Restauración y como la 
cabeza de la dispensación de la plenitud de los tiempos. No tengo ninguna 
vacilación en escribir desde la perspectiva de la fe y el compromiso; mi 
perspectiva personal está profundamente influenciada por mi creencia. 
Estoy convencido de que José fue, en muchos aspectos, un profeta de 
profetas. Al decir esto, tengo en mente la siguiente declaración hecha por 
Hyrum, el hermano de José: “José tiene el espíritu y el poder de todos los 
profetas.” 

He decidido hacer algo que generalmente no se hace en una obra de este 
tipo: interactuar periódicamente contigo, el lector. Es decir, en ocasiones 

discursosud.com                                                     7 
 

https://discursosud.com/


insertaré una experiencia o una perspectiva personal en un capítulo, o te 
hablaré como si estuviéramos en una conversación. Como lector yo mismo, 
encuentro que tales excursiones tienden a dar calidez y un toque personal a 
un libro. 

En los últimos años hemos sido testigos de una obra maravillosa en sí 
misma: la producción de los Documentos de José Smith, cuyos resultados se 
siguen poniendo a disposición de los Santos de los Últimos Días y de otras 
personas interesadas tanto en forma impresa como en línea. Es una obra 
profundamente significativa, aún en desarrollo, y que continuará durante 
varios años más. 

Las fuentes principales para las citas de José Smith en este volumen son, en 
primer lugar, el manual oficial de la Iglesia titulado José Smith en las 
enseñanzas de los presidentes de la Iglesia y, en segundo lugar, los 
Documentos de José Smith. Ocasionalmente también he utilizado otras 
fuentes de los propios discursos del Profeta, incluyendo el periódico de la 
Iglesia Times and Seasons y Las Palabras de José Smith: Los relatos 
contemporáneos de los discursos de Nauvoo del Profeta José Smith. 

Mientras estaba prisionero en la cárcel de Liberty en marzo de 1839, el 
Profeta José escribió: “La verdad es el ‘mormonismo’. Dios es su autor. Él es 
nuestro escudo. Por Él recibimos nuestro nacimiento. Fue por Su voz que 
fuimos llamados a una dispensación de Su Evangelio en el principio de la 
plenitud de los tiempos. Fue por Él que recibimos el Libro de Mormón; y es 
por Él que permanecemos hasta este día; y por Él permaneceremos, si ha 
de ser para nuestra gloria; y en Su nombre todopoderoso estamos 
determinados a soportar la tribulación como buenos soldados hasta el fin.” 
José Smith el Profeta creía, al igual que sus seguidores, que La Iglesia de 
Jesucristo de los Santos de los Últimos Días era, en verdad, el cristianismo 
restaurado, la depositaria de la plenitud del evangelio de Jesucristo y la 
única institución religiosa en la tierra con autoridad divina. José estaba 
convencido, por encuentro personal e inmediato con lo Divino, de que lo 
que enseñaba era verdadero, de que lo que estaba siendo devuelto a la 
tierra mediante sus esfuerzos era “el antiguo orden de las cosas.” Aquellos 
que aceptaron el testimonio de José sobre la obra lo hicieron por el poder 

discursosud.com                                                     8 
 

https://discursosud.com/


de ese Espíritu que ha sido dado por un Señor bondadoso para guiarnos a 
toda la verdad (Juan 16:13). 

Entre muchas cosas que el Profeta José Smith escribió desde la cárcel de 
Liberty está lo siguiente: “Tu mente, oh hombre: si ha de conducir un alma 
a la salvación, debe elevarse tan alto como los cielos más altos, y buscar en 
lo profundo y contemplar el abismo más oscuro y la vasta extensión de la 
eternidad—debes entonces comunicarte con Dios. ¡Cuán más dignos y 
nobles son los pensamientos de Dios que las vanas imaginaciones del 
corazón humano!” El hermano José creía en el poder de la mente humana y 
se deleitaba en un pensamiento riguroso, en la contemplación y en la 
reflexión sobre asuntos serios y sagrados. También era muy consciente de 
las limitaciones de la razón humana y enseñaba repetidamente, en las 
palabras de un sucesor profético, que “esta obra de los últimos días es 
espiritual. Se requiere espiritualidad para comprenderla, amarla y 
discernirla. Por lo tanto, debemos buscar el Espíritu en todo lo que 
hacemos.” Es mi esperanza que tú, como lector, encuentres en lo que sigue 
lo racional y concluyas que tiene sentido, que las creencias y prácticas de La 
Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días son tan estimulantes y 
desafiantes para la mente como lo son de consoladoras y apaciguadoras 
para el corazón (1 Pedro 3:15). 

En la preparación de este libro, estoy en deuda con muchas personas que, a 
lo largo de las décadas, me han enseñado tanto en entornos formales de 
clase como en conversaciones informales, conferencias públicas o escritos 
publicados, a amar, venerar y demostrar lealtad al Profeta José Smith. 
Aunque vacilo en mencionar nombres específicos por temor a olvidar a 
otros, cedo a la tentación ligeramente con el fin de expresar profunda 
gratitud a Hyrum L. Andrus, Ivan J. Barrett, Robert J. Matthews, Truman G. 
Madsen, Richard Lloyd Anderson, Karl Ricks Anderson, Larry E. Porter, 
Milton V. Backman Jr., Larry E. Dahl, Donald Q. Cannon y Joseph Fielding 
McConkie. Además, este libro no se habría materializado sin la ayuda 
especial de dos queridos amigos en Deseret Book Company. Primero, Lisa 
Roper, directora de producto, quien ha alentado y nutrido el libro desde su 
concepto hasta su publicación. Segundo, la minuciosa labor editorial de 
Suzanne Brady, quien una vez más lo examinó y mejoró. Les estoy 
profundamente agradecido. 

discursosud.com                                                     9 
 

https://discursosud.com/


Al expresar estos agradecimientos, reconozco con toda franqueza que yo 
mismo soy responsable de las ideas expresadas en esta obra y de las 
conclusiones que contiene. Este libro es un esfuerzo personal y no una 
publicación oficial de La Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos 
Días ni de la Universidad Brigham Young. 

  

discursosud.com                                                     10 
 

https://discursosud.com/


Una Cronología Doctrinal 
 

23 de diciembre de 
1805 

Nace José Smith hijo. 

Primavera de 1820 La Primera Visión de José Smith. 
21–22 de septiembre de 
1823 

Visita de Moroni. 

19 de noviembre de 
1823 

Fallecimiento de Alvin Smith. 

18 de enero de 1827 José Smith y Emma Hale se casan. 
22 de septiembre de 
1827 

José Smith y Emma Hale se casan 

15 de mayo de 1829 Juan el Bautista confiere el Sacerdocio 
Aarónico (DyC 13) 

Finales de mayo de 
1829 

Pedro, Santiago y Juan confieren el 
Sacerdocio de Melquisedec (DyC 18, 27). 

26 de marzo de 1830 Publicación del Libro de Mormón 
6 de abril de 1830 Organización formal de la Iglesia de Cristo. 
Junio de 1830 Comienza la nueva traducción de la Biblia del 

rey Santiago (TJS). 
Junio–octubre de 1830 Perspectivas de la Traducción de José Smith 

(TJS) sobre la existencia premortal, la 
Creación, la Caída (Moisés 2–5). 

1831 Principios sobre el matrimonio eterno y plural 
comienzan a revelarse (DyC 132). 

Noviembre de 1830–
febrero de 1831 

Se revelan en la TJS la vida y ministerio de 
Enoc; la revelación del evangelio a Adán; Noé 
y el Diluvio (Moisés 6–8). 

4 de febrero de 1831 Edward Partridge es llamado como primer 
obispo de la Iglesia (DyC 41). 

9 de febrero de 1831 Comienza a revelarse la ley de consagración y 
mayordomía (DyC 42). 

7 de junio de 1831 Se ordenan y llaman los primeros sumos 
sacerdotes. 

20 de julio de 1831 Independence, Misuri, es nombrada como el 
sitio de la Nueva Jerusalén (DyC 57). 

discursosud.com                                                     11 
 

https://discursosud.com/


3 de agosto de 1831 Se dedica el primer terreno para templo en 
Independence, Misuri. 

4 de diciembre de 1831 Newell K. Whitney es llamado como segundo 
obispo (DyC 72). 

16 de febrero de 1832 Visión de las glorias (DyC 76). 
Marzo de 1832 Organización formal de la Primera Presidencia 

(DyC 81). 
Entre el 20 de julio de 
1832 y el 27 de 
noviembre de 1832 

José Smith empieza a dictar la primera 
historia de la Iglesia; primer relato de la 
Primera Visión. 

22–23 de septiembre de 
1832 

Revelación sobre el sacerdocio (DyC 84). 

27–28 de diciembre de 
1832 y 3 de enero de 
1833 

Revelación conocida como la Hoja de Olivo 
(DyC 88). 

Febrero de 1833 Se organiza la Escuela de los Profetas. 
6 de mayo de 1833 Revelación sobre la existencia eterna del 

hombre (DyC 93). 
2 de julio de 1833 Se completa la traducción de la Biblia. 
17 de febrero de 1834 Se organiza el primer sumo consejo (DyC 

102). 
14 de febrero de 1835 Se llama al Primer Cuórum de los Doce 

Apóstoles. 
28 de febrero de 1835 Se llama al primer cuórum de los Setenta. 
Invierno de 1834–35 Se imparten las Lecturas sobre la Fe en la 

Escuela de los Élderes. 
28 de marzo de 1835 Revelación sobre el sacerdocio (DyC 107). 
Julio de 1835 La Iglesia adquiere cuatro momias y papiros 

egipcios; José comienza la traducción. 
17 de agosto de 1835 Se aprueba Doctrina y Convenios; el 

documento sobre gobierno y leyes en general 
se acepta como parte de Doctrina y 
Convenios (DyC 134). 

9–11 de noviembre de 
1835 

José relata otro relato de la Primera Visión. 

21 de enero de 1836 José recibe una visión del reino celestial, los 
inicios de la revelación concerniente a la 
salvación de los muertos (DyC 137). 

discursosud.com                                                     12 
 

https://discursosud.com/


21 de enero–1 de mayo 
de 1836 

Una temporada pentecostal en la que se 
disfrutaron visiones, revelaciones, 
ministraciones angélicas y el don de lenguas. 

27 de marzo de 1836 Dedicación del Templo de Kirtland (DyC 109). 
3 de abril de 1836 El Salvador acepta el templo; Moisés, Elías y 

Elías el profeta restauran las llaves del 
sacerdocio (DyC 110). 

23 de julio de 1837 El evangelio restaurado se predica por 
primera vez en Gran Bretaña; se da revelación 
sobre el gobierno del sacerdocio a Thomas B. 
Marsh (DyC 112). 

26 de abril de 1838 La Iglesia de Jesucristo de los Santos de los 
Últimos Días recibe su nombre por revelación 
(DyC 115). 

27 de abril de 1838 José prepara lo que llegaría a ser la historia de 
la Iglesia; esta historia contiene un relato de 
la Primera Visión (José Smith—Historia). 

8 de julio de 1838 Se revela la ley del diezmo; se establece el 
Consejo sobre la Disposición de los Diezmos 
(DyC 119–120). 

27 de octubre de 1838 El gobernador de Misuri, Lilburn Boggs, emite 
la orden de exterminio. 

1 de diciembre de 1838 José Smith y cinco asociados son confinados 
en la cárcel de Liberty. 

20 de marzo de 1839 José dicta una carta desde la cárcel de Liberty 
a los santos (DyC 121–23). 

6 de abril de 1839 José y sus compañeros prisioneros dejan la 
cárcel de Liberty. 

11 de junio de 1839 José comienza a dictar su historia personal. 
1840 Orson Pratt prepara un folleto misional que 

contiene el primer relato publicado de la 
Primera Visión de José Smith. 

15 de agosto de 1840 José Smith pronuncia su primer sermón 
público sobre el bautismo por los muertos en 
el funeral de Seymour Brunson. 

14 de septiembre de 
1840 

Fallece José Smith Sr., después de pedir que 
alguien sea bautizado en nombre de Alvin, su 
hijo fallecido. 

discursosud.com                                                     13 
 

https://discursosud.com/


19 de enero de 1841 Revelación sobre las ordenanzas del templo 
en la antigüedad y en esta dispensación (DyC 
124). 

21 de noviembre de 
1841 

Se realizan los primeros bautismos por los 
muertos en el Templo de Nauvoo. 

28 de noviembre de 
1841 

José declara que el Libro de Mormón es la 
piedra angular de nuestra religión. 

1 de marzo de 1842 Se publica en Times and Seasons la Carta 
Wentworth, que contiene otro relato de la 
Primera Visión. 

15 de marzo de 1842 Se publica en Times and Seasons la primera 
entrega de la traducción del Libro de 
Abraham por el Profeta (incluido el Facsímil 
2). 

17 de marzo de 1842 Se organiza la Sociedad de Socorro de Nauvoo 
con Emma Smith como presidenta. 

4 de mayo de 1842 José Smith administra la investidura en el piso 
superior de la Tienda de Ladrillo Rojo en 
Nauvoo. 

16 de mayo de 1842 Se publica en Times and Seasons el Facsímil 2 
y los versículos restantes de la traducción del 
Libro de Abraham. 

1 de septiembre de 
1842 

Carta de instrucciones de José a los santos 
sobre el bautismo por los muertos (DyC 127). 

7 de septiembre de 
1842 

Carta de José a los santos estableciendo la 
base doctrinal para el bautismo y la redención 
de los muertos (DyC 128). 

9 de febrero de 1843 Instrucciones sobre la naturaleza de los seres 
en el cielo (DyC 129). 

18 de febrero de 1843 Instrucciones sobre la tierra celestializada 
(DyC 130). 

2 de abril de 1843 Instrucciones doctrinales sobre cómo 
aparecerá Cristo en Su Segunda Venida y 
cómo será la vida en la tierra después de ese 
momento (DyC 130). 

17 de mayo de 1843 nstrucciones sobre el grado más alto del reino 
celestial; la palabra profética más segura; 
todo espíritu es materia (DyC 131). 

discursosud.com                                                     14 
 

https://discursosud.com/


28 de mayo de 1843 José y Emma son sellados por la eternidad en 
la Tienda de Ladrillo Rojo en Nauvoo; otras 
parejas también son selladas. 

12 de julio de 1843 Revelación sobre el matrimonio eterno y 
plural dictada por José Smith a William 
Clayton (DyC 132). 

13 de agosto de 1843 José predica en el funeral de Elías Higbee 
acerca de cómo la fidelidad de los padres 
puede, mediante el convenio del evangelio, 
asegurar a sus hijos. 

27 de agosto de 1843 José predica un sermón sobre la plenitud de 
las bendiciones del sacerdocio; los reyes y 
sacerdotes se convierten en Dios. 

9 de octubre de 1843 El Profeta habla en el funeral de James Adams 
sobre la muerte, el mundo de los espíritus 
después de la vida, y la naturaleza y 
ministerio de espíritus y ángeles. 

7 de abril de 1844 El Profeta pronuncia un discurso en el funeral 
de King Follett. 

16 de junio de 1844 El Profeta predica en el bosque sobre la 
pluralidad de los dioses. 

25 de junio de 1844 José y Hyrum Smith son llevados a la cárcel de 
Carthage, Illinois. 

27 de junio de 1844 José y Hyrum Smith son asesinados; John 
Taylor resulta gravemente herido en la cárcel 
de Carthage por una turba armada. 

29 de junio de 1844 José y Hyrum Smith son sepultados en 
Nauvoo. 

8 de agosto de 1844 Sidney Rigdon habla a los santos reunidos; 
Brigham Young habla, el manto profético 
desciende sobre él y es transfigurado. 

 

  

discursosud.com                                                     15 
 

https://discursosud.com/


Introducción 
 

 

¿Qué haremos con José Smith? 

Más de una vez, amigos de otras religiones me han dicho, en esencia: 
“Simplemente no sé qué hacer con José Smith. No creo que fuera un 
mentiroso ni un loco. Pero no estoy preparado para aceptar la Primera 
Visión o la traducción sobrenatural de las planchas de oro.” El biógrafo 
Richard L. Bushman declaró: “Creo que cualquiera que estudie la vida de 
José Smith, ya sea que crea o no que fue divinamente inspirado, tiene que 
reconocerlo como un audaz innovador. Fue un hombre de un inmenso 
poder al crear nuevas ideas religiosas y al atraer a las personas hacia ellas. 
Eso, creo yo, es un simple hecho histórico.” 

El historiador Robert Remini preguntó: “¿Creo yo personalmente? No. 
[José] puede haber creído que lo que hizo [ver a Dios] fue real. Pero si 
realmente lo vio, no tengo evidencia de eso. Y dado que no soy un mormón 
que cree por un acto de fe, aunque no se pueda probar, debo hacer un 
juicio sobre la base de la evidencia. Sin embargo, uno puede decir: mira lo 
que hizo. ¿Es un ser humano capaz de lograr esto sin ayuda e intervención 
divina?” 

Hace años, un grupo formado por profesores tanto Santos de los Últimos 
Días y académicos de otras religiones cristianas se reunieron conmigo para 
analizar el papel de José Smith y la validez de sus afirmaciones. Los Santos 
de los Últimos Días ofrecieron sus perspectivas y convicciones. Escuché con 
interés cuando uno de nuestros amigos de otra fe dijo: “Estoy dispuesto a 
creer que él fue un profeta con ‘p’ minúscula, pero no un profeta con ‘P’ 
mayúscula.” Supongo que mi amigo quería decir con ese comentario que 
José no era un demonio ni un impostor, y que quizás incluso disfrutó de 
algún grado de dirección divina en su obra de restauración. Lo más difícil, 
sin embargo, era poner a José Smith en el mismo nivel que Abraham, 
Moisés o Isaías. Otro comentó que no es que no creyera que las teofanías 
como las que José Smith describió al ocurrir en la arboleda en 1820 fueran 

discursosud.com                                                     16 
 

https://discursosud.com/


imposibles, sino que no estaba convencido de que eso fuera realmente lo 
que le sucedió al joven José. 

Hacia el final de la reunión, uno de nuestros colegas cristianos dijo a los 
Santos de los Últimos Días: 
“Ustedes deben entender que tomamos muy en serio la advertencia de 
Jesús de tener cuidado con los falsos profetas.” Yo respondí: “Creo que 
comprendemos muy bien su preocupación. Nadie quiere ser engañado ni 
extraviado. Sin embargo, algún día tal vez quieran prestar la misma 
atención a la enseñanza del Salvador expresada solo un poco más adelante: 
‘Por sus frutos los conoceréis’ (Mateo 7:15–16).” En ese momento, un 
historiador prominente del grupo comentó: “No estoy preparado para 
aceptar la exactitud de la Primera Visión ni la traducción de las planchas de 
oro, pero me atormenta el cristianismo que se encuentra en la cultura 
mormona.” 

La cultura. La manera de vivir. La comunidad. La influencia. Estas son 
algunas de las frutas de nuestra fe, dulces frutos de la obra que José Smith 
puso en marcha. Ciertamente, estas cosas no deben tomarse a la ligera, 
pues constituyen una prueba poderosa de la veracidad de la Restauración. 
En este volumen me he dirigido a lo que parece ser fundamental para la 
cultura, lo que hace que los Santos de los Últimos Días crean y actúen como 
lo hacen. Lo que creemos afecta lo que hacemos; lo que profesamos afecta 
lo que llegamos a ser. Dicho simplemente, el éxito y la sorprendente 
influencia de la comunidad de los Santos de los Últimos Días se debe 
principalmente a nuestro fundamento teológico, las doctrinas que creemos, 
doctrinas que se remontan casi exclusivamente a las traducciones, 
revelaciones, escritos y sermones de José Smith. Hoy edificamos sobre el 
fundamento que él puso. En una entrevista con Mike Wallace en el 
programa 60 Minutes de CBS, al presidente Gordon B. Hinckley se le 
preguntó cómo se comunica Dios con los hombres por medio del profeta y 
presidente de la Iglesia. Él respondió: “Permítanme decir primero que 
detrás de esta Iglesia hay una historia tremenda, una historia de profecía, 
una historia de revelación y un cúmulo de decisiones que establecen el 
modelo de la Iglesia, de manera que no existen problemas recurrentes que 
requieran alguna dispensación especial.” 

discursosud.com                                                     17 
 

https://discursosud.com/


El élder Bruce R. McConkie habló una vez de una conversación entre uno de 
sus colegas apóstoles y un líder religioso de otra fe. “Me dijeron que un alto 
prelado católico dijo a uno que poseía el santo apostolado: ‘Hay dos cosas 
que ustedes, los mormones, tienen y que nosotros, los católicos, 
quisiéramos adoptar.’ ‘¿Cuáles son?’ le preguntaron. ‘Su diezmo y su 
sistema misional’, respondió. 
‘Bueno, ¿por qué no los adoptan ustedes?’ fue la réplica. ‘No lo haríamos 
excepto por dos razones: nuestra gente no pagará el diezmo, y nuestra 
gente no irá a las misiones.’” El élder McConkie entonces ofreció este 
comentario sobre la conversación: “Con cuánta frecuencia personas bien 
intencionadas y sinceras en el mundo han intentado adoptar nuestros 
programas de la juventud, nuestro programa de noche de hogar familiar, 
nuestro sistema misional, y así sucesivamente, y aun así no han podido 
hacerlos funcionar en sus situaciones.” 

“¿Por qué? Porque no colocan un fundamento adecuado; por muy 
inspirados que estén los programas, no permanecen solos. Deben edificarse 
sobre el fundamento de la fe y la doctrina. El fundamento sobre el cual 
edificamos nuestra Iglesia entera es uno de testimonio de fe y conversión. 
Es nuestra teología; es la doctrina que Dios nos ha dado en este día; son los 
principios restaurados y revelados de la verdad eterna—estas son las cosas 
que nos dan la capacidad de operar nuestros programas y edificar casas de 
salvación. 

Claramente, algunas de las pruebas más firmes del llamamiento profético 
de José Smith—pruebas, si se quiere, de que fue levantado, dirigido 
divinamente y facultado para comenzar y defender una obra maravillosa y 
un prodigio—son las doctrinas que llegaron a los hombres por medio de él. 
Todo individuo nace con la capacidad de conocer y reconocer las verdades 
de salvación. Tales verdades no son misterios incomprensibles. Están 
destinadas a ser conocidas, sentidas y creídas por todos los hijos de Dios. 
Cada revelación, cada comunicación divina, lleva en sí misma la evidencia 
de su autenticidad, y toda hija e hijo de Dios—ya sea humilde o eminente, 
joven o viejo, ignorante de letras o formalmente instruido—está 
divinamente dotado con la capacidad de ver la luz y sentir su calor. Al abrir 
el cofre del tesoro doctrinal de la Iglesia, es mi sincera esperanza que el 

discursosud.com                                                     18 
 

https://discursosud.com/


lector pueda ver esa luz y sentir ese calor al saborear algunos de los frutos 
más dulces del evangelio restaurado. 

 

  

discursosud.com                                                     19 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 1 
Preparativos para la 

Restauración 
 

 

Antes de 1820. En revelación tras revelación dada por medio del Profeta 
José Smith, el Señor Jesucristo declaró que “la mies ya está lista para la 
siega” (DyC 4:4; 6:3; 11:3; 12:3; 14:3). El Dios que todo lo sabe, desde el 
principio hasta el fin, había estado preparando un fundamento para esa 
revolución que llamamos la Restauración. Esta “maravillosa obra y un 
prodigio” no habría de suceder sin una preparación inmensa e intrincada 
por parte del Todopoderoso (2 Nefi 27:26; véase también Isaías 29:14). Las 
personas estarían en su lugar. Conceptos y puntos de vista estarían en el 
ambiente. Los corazones estarían abiertos a una nueva revelación de una 
manera sin precedentes. Nada se dejó al azar. 

Menos de cincuenta años antes de que el joven José Smith se adentrara en 
la arboleda para orar, las trece colonias norteamericanas se habían 
rebelado contra Gran Bretaña y habían ganado con éxito la Guerra de 
Independencia. Romper las cadenas de la monarquía, sin embargo, era solo 
una parte de un proceso intelectual y social mucho mayor que ya estaba en 
marcha. Poco después de que los Estados Unidos fueran establecidos como 
nación independiente, siguió la Revolución Industrial, en la cual los 
estadounidenses comenzaron a establecer una economía doméstica 
independiente y mediante la cual la sociedad empezó a transformarse los 
Estados Unidos duplicaron su población durante el primer cuarto del siglo 
XIX. Vinculado a ese crecimiento en población y oportunidad había una 
extraña mezcla de pensamientos, una combinación inusual de 
cosmovisiones. Debido a que algunos de los principios y sentimientos de la 
precedente Era de la Razón persistían, hombres y mujeres no dudaban en 
desarraigarse intelectual, social, económica y espiritualmente. Un espíritu 
de individualismo y autodeterminación impulsaba a cientos de miles a 
romper con la tradición y trazar un nuevo rumbo para sí mismos. Al mismo 

discursosud.com                                                     20 
 

https://discursosud.com/


tiempo, y como una especie de reacción a lo que muchos consideraban la 
fría y calculadora perspectiva de un mundo gobernado enteramente por la 
razón, el espíritu del Romanticismo impulsaba a las personas a mirar hacia 
sus sentimientos, atender sus deseos más íntimos y confiar en lo 
Trascendente. 

Escribiendo acerca de los profundos efectos del Romanticismo, el 
historiador Robert Remini observó: “Lo que ocurrió fue la llegada de una 
nueva era romántica que sucedió a la era de la razón [la Ilustración] y que 
enfatizó la importancia de las emociones y sentimientos humanos. Tales 
sentimientos ya no eran sospechosos ni desaprobados como lo habían sido 
en el pasado. Ahora se creía que ayudaban a los individuos en su búsqueda 
de la verdad y la sabiduría. La intuición también servía como herramienta 
en esa búsqueda...” 

Al propagarse este impulso romántico por los Estados Unidos, ayudó a 
moldear las actitudes estadounidenses hacia la religión. La vieja creencia 
puritana en un deber severo listo para castigar al hombre propenso al 
pecado cedió paso lentamente a la noción de que los seres humanos fueron 
creados a imagen de Dios y que, por lo tanto, poseían la chispa de divinidad 
que los elevaba por encima del resto de la creación. En términos religiosos, 
estas nociones se tradujeron en la creencia de que toda persona podía 
alcanzar la salvación por su propia voluntad al someterse al señorío de 
Cristo. Todo lo que se necesitaba para ganar la salvación era un acto de 
voluntad y el deseo de obedecer los mandamientos y llevar una vida santa. 
La idea de una iglesia de los escogidos por Dios (la doctrina calvinista o 
reformada de la predestinación) ya no gozaba del mismo favor que había 
disfrutado en la era colonial. 

El crecimiento en el sentimiento religioso en este país durante esa era es 
evidente en el hecho de que en 1825 se organizó la Sociedad Americana de 
Tractos y que en un año ya había distribuido 65 millones de tratados 
religiosos. Dentro de seis años tenía veintisiete vicepresidentes y treinta y 
seis directores. La Sociedad Misionera Americana se organizó en 1826, y en 
esa época tenía 113 misioneros solo en el estado de Nueva York. Tanto las 
iglesias bautistas como las metodistas crecieron en número de manera 
bastante dramática durante este tiempo. “Para el final de la Guerra Civil”, 

discursosud.com                                                     21 
 

https://discursosud.com/


señaló el historiador Grant Wacker, “la pequeña secta de metodistas se 
había convertido en la denominación protestante más grande en los 
Estados Unidos, con más de un millón de miembros. Los metodistas 
mantendrían orgullosamente esa posición hasta que finalmente fueron 
superados por los bautistas a finales del siglo XIX.” 

Fue una época de revolución, lo que algunos historiadores han llamado la 
segunda Revolución Americana, una estación de agitación, de 
movimiento— social, político, económico, religioso e incluso geográfico. 
Fue un movimiento en los valores y en la ideología, así como en la 
ubicación. 

El filósofo político Alexis de Tocqueville caracterizó la época de la siguiente 
manera: “En los Estados Unidos un hombre construye una casa en la que 
planea pasar su vejez, y la vende antes de que el techo esté colocado; 
planta un jardín, y lo abandona justo cuando los árboles comienzan a dar 
fruto”. 

Orestes Augustus Brownson, un pensador prominente de la época, explicó: 
“Ningún observador tolerable de las señales de los tiempos puede haber 
dejado de percibir que estamos, al menos en esta región, en medio de una 
revolución muy importante; una revolución que se extiende a cada 
departamento del pensamiento y que amenaza con cambiar, en última 
instancia, todo el aspecto moral de la sociedad. Todo se ha soltado de sus 
antiguos anclajes, y flota sin que nadie pueda decir hacia dónde”. Ralph 
Waldo Emerson describió este período distintivo de la siguiente manera: 
“Nadie puede conversar mucho con las diferentes clases de la sociedad en 
Nueva Inglaterra sin notar el progreso de una revolución. Aquellos que 
participan en ella no tienen organización externa, ni distintivo, ni credo, ni 
nombre… Están unidos únicamente por un amor común a la verdad y al 
amor por su obra”. 

La gente estaba en busca de nuevas ideas, de empresas novedosas, de 
emprendimientos inusuales. El espíritu del utopismo, un anhelo por el 
establecimiento de Sion o de la sociedad ideal, estaba en el aire. Grupos 
comunitarios, como la Sociedad Unida de Creyentes en la Segunda 
Aparición de Cristo (los Shakers) y la Comunidad de Oneida, dirigida por 
John Humphrey Noyes, intentaron establecer una comunidad modelo 

discursosud.com                                                     22 
 

https://discursosud.com/


basada en peculiares nociones sobre la sexualidad humana. “Al establecer 
su Sion”, escribió el historiador Santo de los Últimos Días Richard Bushman, 
“José se unió a una gran compañía de constructores de comunidades 
utópicas. Entre 1787 y 1860 se emprendieron 137 experimentos 
comunitarios en los Estados Unidos. Todos buscaron mejorar el mundo 
formando sociedades en miniatura basadas en principios ideales”. 

Anhelos por la Iglesia Primitiva 

Esta fue la era del Restauracionismo, un tiempo que los historiadores 
suelen llamar Primitivismo Cristiano, una época en la historia de América en 
que los individuos leían la Biblia, creían en su relato y mensaje, y buscaban 
un retorno a lo que ellos llamaban el orden antiguo de las cosas. Muchos 
anhelaban el restablecimiento del cristianismo primitivo; otros deseaban 
gozar de los dones espirituales y de los derramamientos que alguna vez 
habían honrado a los antiguos. Thomas Jefferson, autor de la Declaración 
de Independencia y uno de los Padres Fundadores de América, escribió: 
“Estoy esperando con ansiedad ver el amanecer del cristianismo primitivo 
aquí, donde, si alguna vez aparece, pronto brillará como el sol naciente y 
restaurará la razón a su día. ¡Venga tu reino es, por lo tanto, mi oración; y 
mi confianza es que vendrá!”. 

Un rasgo notable de la época fue el deseo de muchos estadounidenses de 
desechar las formulaciones teológicas, los credos doctrinales y las 
confesiones de la cristiandad, para enfocarse menos en la ortodoxia (la 
teología correcta) y más en la ortopraxis (la práctica de la religión en la vida 
diaria). Ya en 1756, John Adams, segundo presidente de los Estados Unidos, 
escribió: “¿Dónde encontramos un precepto en el Evangelio que requiera 
sínodos eclesiásticos, convocaciones, concilios, decretos, credos, 
confesiones, juramentos, suscripciones y montones enteros de otras 
baratijas con las que encontramos que la religión está cargada en estos 
días?”. Su esposa, Abigail, escribió en 1818: “¿Cuándo se convencerá la 
humanidad de que la verdadera religión proviene del corazón, entre el 
hombre y su Creador, y no de la imposición de los hombres, de credos o de 
pruebas?”. 

Thomas Jefferson fue aún más severo en su denuncia de los credos. “Nunca 
me he permitido meditar sobre un credo específico”, declaró. “Estas 

discursosud.com                                                     23 
 

https://discursosud.com/


fórmulas han sido la ruina y perdición de la iglesia cristiana, su propia 
invención fatal que, a lo largo de tantos siglos, convirtió a la cristiandad en 
una casa de matanza, y que hasta el día de hoy la divide en castas de un 
odio indistinguible unas hacia otras”. 

Otro ejemplo de una persona impregnada de deseos restauracionistas fue 
Alexander Campbell. Él y su padre, Thomas, llegaron a América desde 
Irlanda. Educados y formados como ministros presbiterianos en Escocia, 
Thomas y Alexander hicieron campaña contra los credos y un calvinismo 
estricto. Thomas llegó primero a América y, después de obtener un 
pastorado en una iglesia presbiteriana en el suroeste de Pensilvania, atrajo 
la ira del sínodo por enseñar lo que se percibía como doctrinas heréticas. 
Thomas Campbell rechazó la noción de que la iglesia debía sostener la 
Confesión de Fe de Westminster como condición de comunión. Negó que la 
fe proviniera de alguna experiencia místico-emocional y enseñó que la fe 
resultaba más bien de “una respuesta inteligente a la mente de la 
evidencia”. Tras su destitución por parte de los presbiterianos, Thomas 
continuó enseñando sus doctrinas a los granjeros en el oeste de Pensilvania 
y organizó la “Asociación Cristiana de Washington” en 1809. Esta sociedad 
enfatizaba “un ministerio del Evangelio puro, que reduzca a la práctica toda 
esa forma de doctrina, adoración, disciplina y gobierno, expresamente 
revelada y ordenada en la palabra de Dios”. 

Alexander Campbell se unió a su padre en América en 1809, conoció las 
creencias y prácticas del movimiento y asumió su liderazgo. Aceptó la 
doctrina del bautismo por inmersión, fue bautizado y, en 1811, aceptó el 
pastorado en la iglesia bautista de Brush Run, en lo que hoy es Bethany, 
Virginia Occidental. Su adhesión a las creencias restauracionistas resultó 
una seria preocupación para los bautistas, y fue rechazado por muchos 
colegas bautistas en el ministerio. En 1823, el joven Campbell comenzó a 
editar una revista llamada The Christian Baptist, cuyo título eventualmente 
fue cambiado a The Millennial Harbinger, lo cual evidenciaba una creencia 
en la inminencia de la segunda venida de Cristo. El descontento de 
Alexander Campbell con el cristianismo nominal es evidente en su 
declaración del primer volumen de The Christian Baptist: “Estamos 
convencidos, plenamente convencidos, de que toda la cabeza está enferma, 
y todo el corazón desfallece del cristianismo moderno y de moda”. Además, 

discursosud.com                                                     24 
 

https://discursosud.com/


Campbell, el iconoclasta, “condenó todas las creencias y prácticas que no 
pudieran ser validadas por mandatos apostólicos. Proclamó que las 
sociedades misioneras, sociedades de tratados, sociedades bíblicas, 
sínodos, asociaciones y seminarios teológicos eran inconsistentes con la 
religión pura”. 

El desencanto de los Campbell con la religión del siglo XIX no fue un 
sentimiento aislado. Aún en 1838, Ralph Waldo Emerson declaró en su 
famoso “Discurso en la Escuela de Teología” en Harvard que “nunca fue 
mayor la necesidad de nueva revelación que ahora. Además, la Iglesia 
parece tambalear hacia su caída, con casi toda su vida extinguida”. 
Continuando, Emerson dijo: “Espero con ansias la hora en que la suprema 
Belleza, que arrebató las almas de aquellos hombres orientales, y sobre 
todo de aquellos hebreos, y que a través de sus labios pronunció oráculos 
para toda la eternidad, hable también en occidente”. 

Conclusión 

A la luz de las características de la época, resulta perfectamente 
comprensible por qué Sidney Rigdon, quien llegó a ser un estrecho asociado 
de Alexander Campbell antes de descubrir el mormonismo, se convirtiera 
en un siervo en las manos del Señor como una especie de Elías o precursor: 
“He aquí, tú fuiste enviado, así como Juan [el Bautista], para preparar el 
camino delante de mí, y delante de Elías que había de venir, y no lo sabías” 
(D. y C. 35:4). Sidney recibió el evangelio restaurado y luego, con 
entusiasmo, regresó apresuradamente a sus congregaciones para entregar 
las buenas nuevas. Hombres como Parley P. Pratt, quien había llegado a 
conocer bien al hermano Rigdon antes de descubrir la plenitud del 
evangelio, se convirtieron en columnas en el templo de Dios, portavoces 
poderosos e influyentes de la nueva revelación. 

Muchos estaban velando, esperando y orando para que Dios desnudara su 
brazo y diera a conocer el orden antiguo de las cosas (Isaías 52:10; 1 Nefi 
22:10–11). Varios líderes Santos de los Últimos Días posteriores hablaron 
de su propia búsqueda de la verdad y de las frustraciones que sintieron 
antes de su encuentro con José Smith. Brigham Young declaró: “Mi mente 
se abrió a la convicción, y supe que el mundo cristiano no tenía la religión 
que Jesús y los Apóstoles enseñaron. Supe que no había un cristiano bíblico 

discursosud.com                                                     25 
 

https://discursosud.com/


en la tierra dentro de mi conocimiento”. Wilford Woodruff, cuarto 
Presidente de la Iglesia, dijo: “No me uní a ninguna iglesia, creyendo que la 
Iglesia de Cristo en su verdadera organización no existía sobre la tierra”. 

El Dios y Padre de todos nosotros, un Ser de perfecta misericordia y amor 
infinito, no permitió que tales anhelos justos quedaran sin respuesta por 
mucho más tiempo. Los cielos se abrieron. En 1842, el hermano José 
declaró que “el Dios del cielo ha comenzado a restaurar el orden antiguo de 
Su reino a Sus siervos y a Su pueblo—un día en el que todas las cosas están 
concurriendo para llevar a cabo la consumación de la plenitud del 
Evangelio, una plenitud de la dispensación de las dispensaciones, aun la 
dispensación del cumplimiento de los tiempos”. 

  

discursosud.com                                                     26 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 2 
Los cielos se abren 

 

 

Palmyra, primavera de 1820. En los meses que precedieron a la apertura de 
los cielos en la Arboleda Sagrada, el norte del estado de Nueva York se 
hallaba en medio de una agitación generalizada. Se hablaba de religión, de 
verdad, de pecado y de salvación en toda la región, la cual llegó a conocerse 
como el “Distrito Quemado”. Predicadores itinerantes y pastores de diversas 
denominaciones participaban en una seria competencia por las almas. 
Hombres y mujeres, jóvenes y niños, eran presionados, proselitizados y 
persuadidos por los predicadores a escoger qué doctrinas debían aceptar y 
con qué denominación afiliarse. Ese era el mundo en el que se encontraba la 
familia de José Smith padre y Lucy Mack Smith, el mundo en el que comenzó 
la Restauración. 

Los miembros de La Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días 
somos cristianos, y nos importa mucho que otros lo comprendan. Creemos 
que el Jesús de la historia, el Jesús del Nuevo Testamento, fue en verdad el 
Cristo de la fe. Este es el Jesús que conocemos y adoramos, aquel de quien 
damos ferviente testimonio como Santos de los Últimos Días. Somos, sin 
embargo, cristianos con una diferencia. Es decir, no formamos parte del 
cristianismo tradicional, trinitario o niceno. Esa diferencia comienza con los 
acontecimientos de la primavera de 1820. 

La Guerra de Palabras 

José Smith recordó el ambiente espiritual de 1820: “Mi mente en ocasiones 
se hallaba grandemente excitada, el clamor y tumulto eran tan grandes e 
incesantes. Los presbiterianos se oponían con mayor decisión a los 
bautistas y metodistas, y empleaban todo el poder tanto de la razón como 
de la sofistería para demostrar sus errores o, por lo menos, para hacer 
pensar al pueblo que estaban en error. Por otro lado, los bautistas y 
metodistas, a su vez, eran igualmente celosos en procurar establecer sus 

discursosud.com                                                     27 
 

https://discursosud.com/


propios dogmas y refutar a todos los demás. En medio de esta guerra de 
palabras y tumulto de opiniones, a menudo me decía a mí mismo: ¿Qué se 
ha de hacer? ¿Quién de todos estos partidos tiene la razón? ¿O están todos 
equivocados? Si alguno de ellos es el verdadero, ¿cuál es, y cómo lo sabré?” 
(José Smith—Historia 1:9–10). 

Mi colega Milton V. Backman Jr. ofreció una breve enumeración de las 
diversas creencias doctrinales de la época de la Primera Visión, un 
panorama que nos ayuda a comprender mejor lo que el Profeta quiso decir 
cuando habló de la “guerra de palabras y tumulto de opiniones” (José 
Smith—Historia 1:10). 

Bautismo 

Los presbiterianos, metodistas, congregacionalistas y episcopales creían 
que los infantes eran sujetos apropiados para el bautismo y que el 
rociamiento, la aspersión y la inmersión eran modos correctos de bautismo. 
Los bautistas y los cristianos orientales (a veces llamados Christian 
Connection) sostenían que solo los creyentes debían ser bautizados y que la 
inmersión era el único modo correcto de bautismo. 
La Sociedad de Amigos o cuáqueros rechazaba todos los sacramentos 
(ordenanzas). 

El papel del hombre en la salvación 

Los bautistas calvinistas (los bautistas de Palmyra y Manchester eran 
calvinistas), los presbiterianos y los congregacionalistas creían en los Cinco 
Puntos del Calvinismo. Los “cinco puntos del calvinismo”, presentados por 
los seguidores de Juan Calvino (1509–1564), son: 

1. Depravación total 
2. Elección incondicional (predestinación) 
3. Expiación limitada (el sufrimiento de Cristo es eficaz solo para los 

elegidos, aquellos escogidos para salvación antes de que el mundo 
fuera creado) 

4. Gracia irresistible (Dios hallará y dará a conocer a los elegidos) 
5. Perseverancia de los santos (una persona elegida no puede caer de 

la gracia) 

discursosud.com                                                     28 
 

https://discursosud.com/


Los cinco puntos suelen recordarse con el acrónimo TULIP. 

Los metodistas, bautistas del libre albedrío, cuáqueros y episcopales se 
alineaban con las enseñanzas del arminianismo: depravación humana (pero 
no total), presciencia de Dios (pero no predestinación), expiación limitada 
(todos los creyentes que perseveren hasta el fin se benefician de la 
Expiación de Cristo), el hombre puede rechazar el llamamiento, y el hombre 
puede caer de la gracia. 

Fuentes de la verdad religiosa 

Los bautistas, presbiterianos, metodistas, congregacionalistas, episcopales y 
cristianos orientales sostenían que la Biblia era la única fuente de verdad y 
el estándar de fe. La mayoría también creía que la Biblia estaba libre de 
error o defecto. 

Los cuáqueros aceptaban la Biblia como la palabra de Dios, pero también 
creían que una fuente primaria de verdad religiosa era la guía divina 
personal, sosteniendo que la Biblia contenía errores de omisión, adiciones y 
malas traducciones. 

La Divinidad 

Los bautistas, presbiterianos, congregacionalistas, episcopales y cuáqueros 
creían en la Trinidad, el Dios trino compuesto de tres personas de una 
misma esencia o sustancia. 

Los cristianos orientales, la mayoría de los unitarios y los universalistas 
sostenían que el Padre y el Hijo eran espíritus separados y distintos. 

Autoridad divina 

Los bautistas, presbiterianos, metodistas, congregacionalistas y cristianos 
orientales aceptaban la noción de un “sacerdocio de todos los creyentes”. 
Este es un concepto que Martín Lutero y los reformadores adoptaron. En 
términos sencillos, afirmaba que un individuo deriva su “sacerdocio” o 
autoridad para actuar u oficiar del gran mandamiento del Salvador de ir por 
todo el mundo y hacer discípulos (Mateo 28:19–20), de las Sagradas 
Escrituras, o de un llamamiento personal de Dios al ministerio. No provenía 
de una jerarquía sacerdotal. 

discursosud.com                                                     29 
 

https://discursosud.com/


Los católicos, los ortodoxos orientales y los episcopales creían en la 
sucesión apostólica. 
Los cuáqueros sostenían que no había necesidad de autoridad (no había 
sacramentos ni ordenanzas). 

La vida después de la muerte 

Los bautistas, presbiterianos, metodistas, episcopales, cristianos orientales 
y cuáqueros creían en un cielo y un infierno. 

Los universalistas y la mayoría de los unitarios creían en la salvación 
universal, el concepto de que todos serían finalmente recibidos en el cielo. 

El “Distrito Quemado” 

Las reuniones campestres y los avivamientos se llevaban a cabo por toda la 
región que llegó a conocerse como el “Distrito Quemado”, porque los 
fuegos del fervor evangelístico habían abrasado el área. Cabe señalar que, 
en la época de la Primera Visión, solo alrededor del 11 por ciento de la 
población de los Estados Unidos, y de la zona inmediata donde vivía José 
Smith, eran miembros de una organización cristiana. La gente estaba en 
búsqueda, y pastores y ministros hacían campaña por conversos. Existen 
más informes de avivamientos en el norte y oeste de Nueva York en 1819 y 
1820 que en cualquier otra parte del país. En su relato de 1838 de la 
Primera Visión (el relato autorizado, en La Perla de Gran Precio), el Profeta 
no declaró que grandes multitudes se unieran a las iglesias en Palmyra, sino 
más bien en toda la región, distrito o país. Como ya hemos mencionado, el 
metodismo era la religión de más rápido crecimiento en Estados Unidos en 
esa época: los metodistas celebraban más reuniones campestres que 
cualquier otro grupo. 

Preludio a la Primera Visión 

La familia de José Smith padre estaba ciertamente inclinada hacia las cosas 
espirituales. William Smith, hermano menor de José, habló de la vida en el 
hogar de los Smith: “Los hábitos religiosos de mi padre eran estrictamente 
piadosos y morales. … Se me llamaba a escuchar oraciones tanto por la 
mañana como por la noche. … Mis padres, padre y madre, derramaban sus 

discursosud.com                                                     30 
 

https://discursosud.com/


almas a Dios, el dador de todas las bendiciones, para que guardara y 
protegiera a sus hijos, y los librara del pecado y de todas las obras malas”. 

En verdad, la familia estaba notablemente abierta a las manifestaciones 
divinas, en particular a los sueños inspirados. 

Por otro lado, la familia estaba en muchos aspectos dividida religiosamente. 
La madre Smith, que de niña habría sido instruida en los principios del 
calvinismo, se sintió atraída hacia el presbiterianismo. Como sabemos por 
las propias palabras de José hijo, Lucy Mack Smith y tres de los hijos 
(Hyrum, Samuel Harrison y Sophronia) se unieron a esa iglesia (José Smith—
Historia 1:7). 

El padre Smith, en cambio, sentía desconfianza de la mayoría de las 
religiones organizadas. Él y su padre, Asael Smith, “llegaron a creer que Dios 
era mucho más amoroso de lo que se les había enseñado en la iglesia. 
Rechazaron la idea calvinista de la expiación limitada. ‘Jesucristo’, dijo Asael 
a su familia, ‘puede salvar a todos tan bien como a cualquiera’”. Esta 
manera de pensar llegó a conocerse como universalismo, y Asael y su hijo 
José organizaron una sociedad universalista el año después de que José y 
Lucy se casaran. 

El joven José se sintió atraído por los metodistas, según su propio 
testimonio (José Smith—Historia 1:8). Y los metodistas, como mencionamos 
antes, eran arminianos: creían plenamente en el albedrío y en que todas las 
personas tenían un papel significativo en su propia salvación. “Su 
confusión”, escribió Richard Bushman, “no le impidió tratar de encontrar un 
hogar religioso. Dos aprendices de impresor en el Palmyra Register que 
conocieron a José hijo recordaron sus inclinaciones metodistas. Uno dijo 
que José ‘captó una chispa del metodismo en una reunión campestre, allá 
en los bosques, en el camino de Vienna’. El otro recordó que José se unió a 
la clase probatoria de la Iglesia Metodista de Palmyra”. 

José hijo asistió a muchas reuniones campestres con su familia. Según un 
relato, la “madre, el hermano y la hermana de José se convirtieron. Él 
quería convertirse también; quería sentir y gritar como los demás, pero no 
podía sentir nada”. ¡Oh, cuánto desearíamos tener más detalles sobre lo 
que los Smith oyeron, vieron y experimentaron en aquellos avivamientos 

discursosud.com                                                     31 
 

https://discursosud.com/


que sin duda fueron coloridos y llenos de acontecimientos! Lo que sí 
tenemos de José son dos informes: uno en el relato oficial de 1838 (José 
Smith—Historia 1:5–12), y este otro en la Carta Wentworth (1842): 
“Descubrí que había un gran choque en el sentimiento religioso; si iba a una 
sociedad, me referían a un plan, y a otra a otro; cada una señalando a su 
propio credo particular como el summum bonum de la perfección. 
Considerando que no todos podían estar en lo correcto y que Dios no podía 
ser el autor de tanta confusión, decidí investigar más plenamente el asunto, 
creyendo que si Dios tenía una iglesia no estaría dividida en facciones, y que 
si enseñaba a una sociedad a adorar de una manera y a administrar ciertas 
ordenanzas, no enseñaría a otra principios diametralmente opuestos”. 

Al describir este furor, el historiador Nathan Hatch explicó que la familia 
Smith buscó en vano consuelo en la iglesia institucional. La iglesia no estaba 
ausente en sus vidas; de hecho, estaba demasiado presente, pero en 
formas estridentes y en competencia. La experiencia de esta familia 
intensamente religiosa es evidencia de que la proliferación de opciones 
religiosas en las dos primeras décadas del siglo XIX solo agravó la crisis de 
autoridad religiosa ya tan prevalente en la cultura popular. Tristemente, los 
Smith “vieron sus esperanzas de experimentar lo divino confundidas por 
una cacofonía de voces”. 

Tal vez nos ayude a visualizar esta escena de excitación religiosa al leer el 
siguiente relato de DeWitt Clinton, gobernador de Nueva York, quien visitó 
la zona durante esos tiempos tumultuosos: “Nos detuvimos en un camino 
para ver una reunión campestre de metodistas. (…) Allí, comían y bebían; 
más allá, algunas personas se secaban junto al fuego. (…) Al final, cuatro 
predicadores subieron al púlpito y la orquesta se llenó con cuarenta más. El 
pueblo, unas doscientas personas, fue convocado por una trompeta. (…) Un 
hombre bien parecido abrió el servicio con una oración. (…) Después de la 
oración, comenzó un sermón cuyo propósito era probar la utilidad de 
predicar los terrores del infierno, como necesarios para atraer la atención 
de la audiencia hacia los argumentos de los ministros. (…) Hasta donde 
pudimos oír, la voz del predicador, cada vez más fuerte, llegó a nuestros 
oídos cuando nos alejábamos, y nos encontramos con multitudes que iban 
al sermón. A la orilla del camino vimos personas vendiendo pasteles, 
cerveza y otros refrigerios”. 

discursosud.com                                                     32 
 

https://discursosud.com/


Para quienes aman la Biblia y atesoran sus enseñanzas, parte de la historia 
del Profeta, tal como está registrada en el relato oficial de 1838, es 
particularmente conmovedora. Él declara que, después de leer Santiago 
1:5–6: “Lo reflexioné una y otra vez, sabiendo que si alguna persona 
necesitaba sabiduría de Dios, ése era yo; porque no sabía cómo actuar, y a 
menos que obtuviera más sabiduría de la que entonces tenía, nunca lo 
sabría”. Luego siguen estas tristes palabras: “Porque los maestros de 
religión de las diferentes sectas entendían el mismo pasaje de las Escrituras 
de manera tan diferente, que destruían toda confianza en decidir la 
cuestión mediante un recurso a la Biblia” (José Smith—Historia 1:12; énfasis 
añadido). José y su familia vivían en una América esencialmente 
protestante, y no había una sola voz, ningún árbitro de la verdad escritural, 
ninguna versión protestante del papa y los obispos, ningún lugar al cual 
acudir en busca de ayuda con la Biblia. Era una escena profundamente 
confusa, sin duda una con la que centenares, si no miles, de personas 
temerosas de Dios en el “Distrito Quemado” del siglo XIX se identificaban 
por completo. 

El historiador Santo de los Últimos Días Richard L. Bushman ofreció esta 
perspicaz valoración de la situación que enfrentaba José y de lo que hizo al 
respecto: “En algún nivel, las revelaciones de José indican una pérdida de 
confianza en el ministerio cristiano. Por todo su conocimiento y elocuencia, 
no se podía confiar en el clero con respecto a la Biblia. No entendían lo que 
el libro significaba. Era un registro de revelaciones, y el ministerio lo había 
convertido en un manual. La Biblia se había transformado en un texto para 
ser interpretado en lugar de una experiencia para ser vivida. En el proceso, 
el poder del libro se perdió”. 

Cuatro relatos de la Primera Visión fueron dictados por el Profeta José 
Smith: en 1832, 1835, 1838 y 1842. De estos relatos aprendemos varias 
verdades doctrinales. 

Significado doctrinal de la visión 

Antes de considerar algunas de las lecciones eternas que aprendemos de la 
Primera Visión, pensemos en lo inusualmente importante que fue esta 
visión en específico. El élder Joseph F. Merrill, del Cuórum de los Doce 
Apóstoles, señaló: “José Smith, el joven de catorce años, vio al Padre y al 

discursosud.com                                                     33 
 

https://discursosud.com/


Hijo y escuchó sus voces. Según lo indican los registros, esta fue la visión 
más gloriosa jamás dada a un hombre mortal. Nunca antes habían 
aparecido el Padre y el Hijo simultáneamente a un hombre mortal”. El élder 
Merrill habló de José Smith y de la Primera Visión “por su importancia 
extrema para nuestra fe”. 

El poder de la meditación 

Una tradición sostiene que el joven José Smith escuchó al reverendo 
George Lane alentar a los buscadores a “pedir a Dios” y que Santiago 1:5–6 
formaba parte de algunos de los sermones de Lane. En una entrevista de 
1894, el único hermano sobreviviente de José, William Smith, recordó que 
una noche: “El reverendo Lane, de los metodistas, predicó un sermón sobre 
‘¿a qué iglesia debo unirme?’, y el peso de su discurso fue pedir a Dios, 
usando como texto: ‘Si alguno de vosotros tiene falta de sabiduría, pídala a 
Dios, el cual da a todos abundantemente’. Y, por supuesto, cuando José 
llegó a casa y estuvo repasando el pasaje, sintió la impresión de hacer 
exactamente lo que el predicador había dicho, y al salir al bosque con fe 
sencilla e infantil, confiando en que Dios quería decir exactamente lo que 
había dicho, se arrodilló y oró; y como había llegado el tiempo para la 
reorganización de Su Iglesia, a Dios le agradó mostrarle que no debía unirse 
a ninguna de esas iglesias, sino que, si era fiel, sería escogido para 
establecer la verdadera Iglesia”. 

No existe declaración más conmovedora e instructiva sobre el poder de la 
meditación que la contenida en las palabras del Profeta: “Un día estaba 
leyendo la Epístola de Santiago, primer capítulo y quinto versículo, que 
dice: Y si alguno de vosotros tiene falta de sabiduría, pídala a Dios, el cual 
da a todos abundantemente y sin reproche; y le será dada. Jamás escritura 
alguna penetró en el corazón del hombre con más poder que esta lo hizo en 
esta ocasión en el mío. Pareció entrar con gran fuerza en todos los 
sentimientos de mi corazón. La reflexioné una y otra vez, sabiendo que si 
alguna persona necesitaba sabiduría de Dios, ése era yo; porque no sabía 
cómo proceder, y a menos que obtuviera más sabiduría de la que entonces 
tenía, nunca lo sabría” (José Smith—Historia 1:11–12). 

Obsérvese que José reflexionó una y otra vez sobre las palabras de la 
Escritura; él tenía confianza en la palabra de Dios, por lo que no fue una 

discursosud.com                                                     34 
 

https://discursosud.com/


consulta superficial. El joven José tomó una idea, una frase escrita 
alrededor del año 50 d. C., y la aplicó a sí mismo: tomó apropiadamente las 
palabras de Santiago de su contexto original del Nuevo Testamento y las 
refirió específicamente a un muchacho de granja en 1820 en el norte del 
estado de Nueva York. 

Cómo pedir con fe 

“El ejemplo clásico de pedir con fe”, explicó el élder David A. Bednar, “es 
José Smith y la Primera Visión. Cuando el joven José buscaba conocer la 
verdad acerca de la religión, leyó los siguientes versículos en el primer 
capítulo de Santiago. Nótese [en Santiago 1:5–6] el requisito de pedir con 
fe, lo cual entiendo que significa la necesidad no solo de expresar, sino de 
actuar, la doble obligación de suplicar y de hacer, el requisito de comunicar 
y de obrar. 

“Meditar en este pasaje bíblico llevó a José a retirarse a un bosque cercano 
a su hogar para orar y buscar conocimiento espiritual. (…) Las preguntas de 
José se centraban no solo en lo que necesitaba saber, sino también en lo 
que debía hacer. ¡Su oración no fue simplemente: ‘¿Cuál iglesia es la 
verdadera?’ Su pregunta fue: ‘¿A cuál iglesia debo unirme?’ José fue a la 
arboleda a pedir con fe, y estaba decidido a actuar”. 

La realidad de Satanás 

Una lección vital que José Smith debía aprender en las primeras etapas de 
su formación profética fue una lección dolorosa y conmovedora, pero 
necesaria de comprender con claridad: la realidad de Satanás y de su odio 
eterno hacia Dios y Su plan de salvación. Fue como si el padre de las 
mentiras percibiera que debía actuar rápidamente para confrontar 
directamente a José Smith, frustrar e incluso detener la obra maravillosa y 
prodigiosa antes de que tuviera la oportunidad de comenzar. José explicó 
que después de haberse arrodillado en la arboleda para elevar los anhelos 
de su alma, “fui apresado por algún poder que me dominó por completo y 
que ejerció tal influencia sobre mí, que me ató la lengua de modo que no 
pude hablar. Una densa oscuridad se juntó a mi alrededor, y me pareció por 
un momento como si estuviera destinado a una destrucción repentina” 
(José Smith—Historia 1:15). 

discursosud.com                                                     35 
 

https://discursosud.com/


En su relato de 1835 de la Primera Visión, el Profeta relató que: “Lo que 
más deseaba en ese momento era información, y… hice un intento 
infructuoso de orar. Mi lengua parecía haberse hinchado en mi boca, de 
modo que no podía pronunciar palabra. Oí un ruido detrás de mí, como si 
alguien caminara hacia donde yo estaba. Traté de nuevo de orar, pero no 
pude; el ruido de los pasos parecía acercarse más. Me puse de pie de un 
salto y miré a mi alrededor, pero no vi persona ni cosa alguna que pudiera 
haber producido ese ruido de pasos. Me arrodillé de nuevo. Mi boca se 
abrió y mi lengua se soltó; invoqué al Señor en poderosa oración. Apareció 
una columna de fuego sobre mi cabeza, que pronto descendió sobre mí y 
me llenó de un gozo indecible. Un Personaje apareció en medio de esta 
columna de fuego, que se extendía por todos lados y, sin embargo, nada 
consumía. Poco después apareció otro Personaje semejante al primero. Me 
dijo: ‘Tus pecados te son perdonados’. También testificó de mí que 
Jesucristo es el Hijo de Dios. Vi muchos ángeles en esta visión. Yo tenía unos 
catorce años cuando recibí esta primera comunicación”. 

El mayor poder de Dios 

José aprendió por experiencia directa que el poder de Dios Todopoderoso 
es mayor que el poder de Satanás. En el primer relato publicado de la 
Primera Visión (1840 en Escocia), el élder Orson Pratt declaró que “para 
cuando [aquella gloriosa luz] alcanzó las copas de los árboles, todo el 
bosque, a cierta distancia alrededor, quedó iluminado de la manera más 
gloriosa y brillante. José esperaba ver que las hojas y ramas de los árboles 
se consumieran tan pronto como la luz entrara en contacto con ellas; pero 
al percibir que no producía tal efecto, se sintió animado con la esperanza de 
poder resistir su presencia”. En su relato de la visión publicado en la Carta 
Wentworth (1842), José dijo: “Fui envuelto en una visión celestial y vi a dos 
Personajes gloriosos que se parecían exactamente el uno al otro en sus 
facciones y aspecto, rodeados de una luz resplandeciente que eclipsaba al 
sol en su cenit”. La Primera Visión dejó grabado de manera indeleble en la 
mente del joven José lo que llegaría a comprender aún con más fuerza con 
el pasar de los años: “Dios Todopoderoso mismo habita en fuego eterno; la 
carne y la sangre no pueden ir allí, porque toda corrupción es consumida 
por el fuego. ‘Nuestro Dios es fuego consumidor’”. 

discursosud.com                                                     36 
 

https://discursosud.com/


Redención mediante Jesucristo 

José Smith aprendió de primera mano acerca de la vida más allá de la 
tumba y de la inmortalidad del alma; se convirtió, muy temprano en su 
ministerio, en testigo de la Resurrección, pues ante él se presentó el Señor 
Jesucristo resucitado, atestiguando que en verdad la vida continuaba 
después de la muerte y que la vida inmortal llega por la unión inseparable 
del cuerpo y del espíritu. De hecho, según el relato más temprano de la 
Primera Visión (1832), el testimonio de Jesús y la eficacia de su obra 
redentora estuvieron entre las primeras cosas que José aprendió: “Mientras 
estaba en la actitud de invocar al Señor… una columna de luz más brillante 
que el sol al mediodía descendió de lo alto y reposó sobre mí, y fui lleno del 
Espíritu de Dios. Y el Señor abrió los cielos sobre mí y vi al Señor, y me habló 
diciendo: José, hijo mío, tus pecados te son perdonados; ve por tu camino; 
anda en mis estatutos y guarda mis mandamientos. He aquí, yo soy el Señor 
de gloria. Fui crucificado por el mundo, para que todos los que crean en mi 
nombre tengan vida eterna… Mi alma se llenó de amor, y por muchos días 
pude regocijarme con gran gozo, y el Señor estuvo conmigo”. 

La naturaleza del Padre y del Hijo 

El hermano José aprendió que el Padre y el Hijo son personajes separados y 
distintos, así como Seres individuales. En ese tiempo, la mayoría de los 
cristianos aceptaban la doctrina de la Trinidad (tres personas pero un solo 
Ser divino, un solo Dios). Solo once días antes de su muerte, el Profeta 
declaró: “Siempre he declarado que Dios es un personaje distinto, 
Jesucristo un personaje separado y distinto de Dios el Padre, y que el 
Espíritu Santo era un personaje distinto y un espíritu; y que estos tres 
constituyen tres personajes distintos y tres Dioses”. 

No estamos seguros de lo que el joven profeta aprendió en el momento de 
la Primera Visión en relación con la corporalidad o el cuerpo físico de Dios el 
Padre. Es posible que José haya sido enseñado o reconocido que Dios tiene 
un cuerpo físico, pero él no lo declaró. Por otro lado, aprendemos lo 
siguiente de la traducción de José Smith de Génesis, que ahora se 
encuentra en el capítulo 6 de Moisés, sorprendentemente temprano en su 
ministerio (noviembre–diciembre de 1830): “En el día en que Dios creó al 
hombre, a semejanza de Dios lo hizo; a la imagen de su propio cuerpo, 

discursosud.com                                                     37 
 

https://discursosud.com/


varón y hembra los creó, y los bendijo” (Moisés 6:8–9; énfasis añadido). De 
este asunto del cuerpo físico de Dios se hablará más en los capítulos 12 y 
20. 

Orden en el Reino de Dios 

José Smith declaró que cuando aparecieron los dos Seres glorificados, el 
Padre lo llamó “por su nombre y dijo, señalando al otro: Éste es Mi Hijo 
Amado. ¡Escúchalo!” (José Smith—Historia 1:16–17). Hay orden en el reino 
de Dios. Nótese que el Padre presenta al Hijo. Juan 1:18 en la Versión King 
James declara: “A Dios nadie le vio jamás; el unigénito Hijo, que está en el 
seno del Padre, él le ha dado a conocer”. Bajo inspiración, José el Vidente 
alteró ese versículo de la siguiente manera: “Y a Dios nadie le vio jamás, 
excepto los que dieron testimonio del Hijo; porque a menos que sea por 
medio de él, ningún hombre puede ser salvo” (Traducción de José Smith, 
Juan 1:19; énfasis añadido; compárese con TJS, Salmo 14:1; TJS, 1 Juan 
4:12). 

El presidente José Fielding Smith enseñó: “Tenemos una maravillosa 
ilustración de cómo la revelación viene a través de Cristo, presentada en la 
Visión dada al Profeta José Smith. (…) 

Si José Smith hubiera regresado a casa desde la arboleda declarando que el 
Padre y el Hijo se le habían aparecido, y que el Padre le habló y respondió a 
su pregunta mientras el Hijo permanecía en silencio, entonces podríamos 
haber [identificado] la historia como un fraude. José Smith era demasiado 
joven e inexperto para saber esto en ese momento, pero no cometió 
ningún error, y su relato estuvo en perfecta armonía con la verdad divina, 
con la ley divina de que Cristo es el Mediador entre Dios y el hombre”. 

La plenitud del Evangelio no estaba en la tierra 

José aprendió que la Iglesia de Jesucristo, tal como fue establecida por el 
Salvador y Sus apóstoles en la meridiana de los tiempos, no se había 
mantenido en su pureza original a través de los siglos. Por lo tanto, se le 
instruyó a no unirse a ninguna de las iglesias: “Me dijeron que todas las 
denominaciones religiosas creían en doctrinas incorrectas, y que ninguna 
de ellas era reconocida por Dios como Su iglesia y reino. Y se me mandó 

discursosud.com                                                     38 
 

https://discursosud.com/


expresamente que no fuera tras ellas, recibiendo al mismo tiempo la 
promesa de que en algún tiempo futuro se me daría a conocer la plenitud 
del Evangelio”. 

“Se me respondió que no debía unirme a ninguna [de las iglesias en la 
región], porque todas estaban equivocadas; y el Personaje que me habló 
dijo que todos sus credos eran una abominación a Su vista; que esos 
profesores eran todos corruptos; que con los labios se me acercan, mas su 
corazón está lejos de mí; enseñan como doctrinas mandamientos de 
hombres, teniendo apariencia de piedad, mas negando el poder de ella” 
(José Smith—Historia 1:19; énfasis añadido). 

Si bien es cierto que el Profeta José Smith estaba preocupado por la falsa 
doctrina hallada en los credos de la cristiandad, y más específicamente por 
las tergiversaciones acerca de Dios y la Deidad, también es posible que 
estuviera casi igualmente perturbado por el credalismo en sí mismo. El alma 
misma del Profeta parecía rechazar la manera en que los credos tendían a 
separar y segregar, encasillar, excluir, marginar y fomentar un espíritu de 
división, rencor e incluso persecución entre los cristianos profesantes, lo 
cual era —y sigue siendo— incompatible con el evangelio de Jesucristo (D. y 
C. 123:7–8). Seguramente él sintió que los credos eran uno de los mayores 
obstáculos para el cumplimiento de la súplica intercesora de nuestro Señor: 
“Para que todos sean uno” (Juan 17:21). 

La palabra inglesa creed proviene del latín credo, que significa 
sencillamente “yo creo”. No hay nada en absoluto de malo en poner por 
escrito nuestras creencias o en hacerlas más digeribles, comprensibles o 
incluso memorables. En cierto sentido, los Artículos y Convenios de la 
Iglesia de Cristo, que consistían esencialmente en la sección 20 de Doctrina 
y Convenios, sirvieron por un tiempo como una especie de declaración de 
credo, especialmente los versículos 17–36; fueron una guía de algunas de 
las creencias doctrinales y de los principios del sacerdocio de la Iglesia 
restaurada en sus inicios. Como veremos en el capítulo 12, la Quinta 
Lección de las Lectures on Faith es una especie de declaración de credo 
sobre las perfecciones y la unidad de los miembros de la Deidad. Y, podría 
sugerir, los Artículos de Fe son, de hecho, una declaración de credo de las 
enseñanzas y prácticas básicas de los Santos de los Últimos Días. 

discursosud.com                                                     39 
 

https://discursosud.com/


Por qué algunos cuestionan la Primera Visión 

Incredulidad en lo sobrenatural 

El Profeta mencionó en su informe de 1838 de la Primera Visión que, 
después de la visión, habló con un ministro metodista sobre su experiencia 
y quedó sorprendido por su reacción. El hombre “trató mi comunicación no 
solo a la ligera, sino con gran desprecio, diciendo que todo era del diablo; 
que en estos días no había tales cosas como visiones o revelaciones; que 
todas esas cosas habían cesado con los apóstoles, y que nunca más habría 
de ellas” (José Smith—Historia 1:21). 

Tristemente, un número creciente de personas creyentes, por lo demás, 
simplemente no pueden aceptar que tales cosas sigan ocurriendo. Hay, por 
supuesto, un nombre para esta creencia: cesacionismo, la creencia de que 
todas las visiones y revelaciones cesaron con el cierre del Nuevo 
Testamento. Esa fue, justamente, la reacción que recibió el joven profeta. 
En su relato más temprano de la Primera Visión (1832), José Smith explicó 
que después de la visión, “mi alma se llenó de amor, y por muchos días 
pude regocijarme con gran gozo, y el Señor estaba conmigo. Pero no hallé a 
nadie que creyera en la visión celestial; sin embargo, medité estas cosas en 
mi corazón”. David Nye Whyte, editor del Pittsburgh Weekly Gazette, 
entrevistó al Profeta en 1843 y registró que José dijo: “Cuando fui a casa y 
les dije a las personas que había tenido una revelación, y que todas las 
iglesias eran corruptas, me persiguieron, y me han perseguido desde 
entonces. Pensaron derribarme, pero no lo han logrado, y no pueden 
hacerlo”. Alexander Neibaur también escuchó al Profeta relatar su 
experiencia en la Arboleda Sagrada. En 1844 registró que José comentó: “Se 
lo conté al sacerdote metodista [quien] dijo que esta no era una época en la 
que Dios se revelara en visión; la revelación había cesado con el Nuevo 
Testamento”. Esto, por supuesto, confirma la descripción de la 
conversación de José con el ministro metodista, tal como aparece en la 
historia oficial, en la que el joven profeta fue dicho que “todo era del 
diablo; que en estos días no había tales cosas como visiones o revelaciones; 
que todas esas cosas habían cesado con los apóstoles, y que nunca más 
habría de ellas” (José Smith—Historia 1:21). 

discursosud.com                                                     40 
 

https://discursosud.com/


Sin duda, siempre habrá quienes duden de la realidad de la experiencia de 
José Smith en la arboleda. Para algunos, es una incapacidad de aceptar una 
manifestación de lo sobrenatural. Consideremos la siguiente experiencia de 
Cotton Mather, el famoso predicador de Nueva Inglaterra y líder 
comunitario. En 1693, Mather, de treinta años, que buscaba con empeño 
conocer la voluntad de Dios para él, tomó en serio la enseñanza bíblica de 
que Dios sí interviene en los asuntos humanos. Mather describió una “cosa 
extraña y memorable”: 

“Después de abundantes oraciones, con el mayor fervor y ayuno, apareció 
un ángel, cuyo rostro brillaba como el sol del mediodía. No tenía barba, 
pero en otros aspectos era humano; su cabeza estaba rodeada por una 
espléndida tiara…; sus vestiduras eran blancas y resplandecientes; su túnica 
le llegaba hasta los tobillos; y alrededor de sus lomos tenía un cinto no muy 
diferente de los ceñidores de los pueblos del Oriente”. ¿Dudarían los 
cristianos tradicionales que Mather tuvo, o pudiera haber tenido, tal 
experiencia? 

Nefi, hijo de Lehi, advirtió de tal escepticismo en los últimos días: “Y 
contendrán unos con otros; y sus sacerdotes contenderán unos con otros; 
y… dirán al pueblo: Escuchadnos y oíd nuestro precepto; porque he aquí, no 
hay Dios hoy, porque el Señor y el Redentor ha cumplido su obra, y ha dado 
su poder a los hombres; he aquí, escuchad mi precepto; si dicen que ha 
acontecido un milagro por la mano del Señor, no lo creáis; porque hoy no 
es un Dios de milagros; ha cumplido su obra” (2 Nefi 28:4–6; énfasis 
añadido). 

En una carta a su tío Silas Smith en 1833, José escribió: “No dudo que los 
santos profetas, apóstoles y justos de la antigüedad se salvaron en el Reino 
de Dios. (…) Pero, ¿me asegurará todo esto a mí, o me llevará a las regiones 
del Día Eterno con mis vestiduras sin mancha, puras y blancas? ¿O no debo 
más bien obtener yo mismo, por mi propia fe y diligencia en guardar los 
mandamientos del Señor, la seguridad de salvación para mí mismo? ¿Y 
acaso no tengo igual privilegio que los santos antiguos? ¿Y no escuchará el 
Señor mis oraciones y atenderá a mis súplicas tan pronto como lo hizo con 
las de ellos, si vengo a Él de la misma manera que ellos lo hicieron? ¿O es Él 
un respetador de personas?” 

discursosud.com                                                     41 
 

https://discursosud.com/


Diversos relatos de la Visión 

Algunas personas se inquietan porque existen más de un relato de la 
Primera Visión y con diferencias de detalle entre ellos. Debemos 
comprender que cada uno de los relatos fue escrito para una audiencia 
distinta y con propósitos diferentes. Milton Backman escribió: “Algunos han 
sugerido que si una persona no relata una experiencia de la misma manera 
cada vez que habla del acontecimiento, entonces no debe ser considerado 
un testigo confiable. Sin embargo, de un modo importante, el hecho de que 
los cuatro relatos de la Primera Visión sean diferentes ayuda a sostener la 
integridad del Profeta Mormón. Las variaciones indican que José Smith no 
creó deliberadamente una versión memorizada para repetirla a todos. (…) 
Aunque las palabras en los relatos de José son diferentes, en cada uno de 
ellos se revelan varias verdades fundamentales, lo cual indica claramente 
una rica armonía en muchos detalles”. 

Además, tenemos un paralelo muy cercano con los escritos del Nuevo 
Testamento. Tal fue ciertamente el caso con los autores de los cuatro 
evangelios canónicos del Nuevo Testamento. Así también ocurrió con los 
tres relatos del apóstol Pablo sobre su visión del Señor resucitado en el 
camino a Damasco (Hechos 9; 22; 26). ¿Están los cristianos, por ejemplo, 
dispuestos a descartar o rechazar la divinidad de Jesucristo, o a negar sus 
milagros, su sufrimiento expiatorio o su resurrección, debido a las 
variaciones o aparentes inconsistencias en la manera en que se narra la 
historia evangélica? ¿Deberían los cristianos dudar de la realidad de la 
conversión de Pablo porque Hechos 9 y Hechos 22 difieren en cuanto a 
quién escuchó la voz del Señor y quién vio la luz? Probablemente no. 

José vio “al Señor” 

Algunas personas se han inquietado porque José, en su relato más 
temprano de la Primera Visión (1832), declaró: “Fui lleno del Espíritu de 
Dios, y el Señor abrió los cielos sobre mí y vi al Señor, y Él me habló”. Los 
críticos señalan rápidamente que en los relatos posteriores de la visión, 
José menciona a dos miembros de la Deidad. Vale la pena notar que en 
marzo de 1879, el presidente John Taylor dijo: “El Señor se apareció a José 
Smith, tanto el Padre como el Hijo”. Esto no sería diferente de un Santo de 
los Últimos Días que hablara de la Primera Visión a una persona de otra fe y 

discursosud.com                                                     42 
 

https://discursosud.com/


dijera: “Creemos que los cielos se abrieron en la primavera de 1820 y que 
Dios se apareció a José Smith —tanto el Padre como el Hijo—”. En aquella 
época del siglo XIX, las palabras Señor y Dios se usaban indistintamente, tal 
como hacemos hoy en día. Señor significaba sencillamente el Ser Supremo. 

La cuña es clavada 

Era inevitable que José Smith y sus seguidores entraran en conflicto con sus 
vecinos religiosos. En efecto, como escribió el historiador R. Laurence 
Moore: “Si la controversia sostenida denota importancia cultural, entonces 
los mormones fueron tan significativos como cualquier otro grupo religioso 
en la América del siglo XIX”. 

La historiadora religiosa estadounidense Jan Shipps, quien ha escrito mucho 
sobre la Iglesia restaurada, señaló que, “a diferencia de la comprensión 
restauracionista de los campbellitas, los bautistas del séptimo día y otros 
movimientos primitivistas, la comprensión que el mormonismo tenía de sí 
mismo como la (no una) restauración partía de la suposición de que la 
restauración podía y debía ocurrir cuando, y solo cuando, la comunicación 
directa entre la humanidad y la divinidad fuera reabierta. Es decir, antes de 
que pudiera haber restauración, debía aparecer alguien que hablara por 
Dios, un profeta”. Creencias que distinguían a la Iglesia 

Con el paso de los años, los líderes Santos de los Últimos Días hablaron con 
frecuencia sobre aquello que diferenciaba a la Iglesia del resto del mundo 
cristiano: 

• Dios había elegido restaurar el don y poder de la revelación o 
comunicación divina, tanto institucional como individual. 

• Los dones espirituales, tal como se practicaban en la Iglesia del 
Nuevo Testamento, estaban nuevamente en la tierra y bendecían a 
la humanidad. 

• Nuevas escrituras, escrituras sagradas más allá de la Biblia, habían 
sido entregadas por ángeles. 

• La autoridad del sacerdocio divino, la autoridad apostólica, el poder 
que Jesús había dado en la antigüedad a Pedro y a los apóstoles, 
estaba otra vez en la tierra. 

discursosud.com                                                     43 
 

https://discursosud.com/


• Los sacramentos u ordenanzas sagradas y salvadoras se 
administraban nuevamente por medio de siervos autorizados de 
Dios. 

• La Iglesia de Jesucristo restaurada había sido organizada y 
facultada, y la misma organización que existió en la Iglesia primitiva 
estaba ahora en funcionamiento. 

• El convenio de Dios con el Israel antiguo estaba en proceso de ser 
restablecido entre un Israel moderno, y Dios había puesto de nuevo 
Su mano para reunir a Israel disperso, en cumplimiento de la 
profecía de Isaías (Isaías 11:11). 

• La palabra profética del apóstol Pablo de que Dios reuniría todas las 
cosas en Cristo, en la “dispensación del cumplimiento de los 
tiempos” (Efesios 1:10), estaba comenzando a cumplirse. 

Ahora bien, desde el punto de vista de los pastores, sacerdotes y religiosos 
cercanos a los Santos de los Últimos Días, tales afirmaciones eran audaces. 
Sin embargo, no eran las más contundentes. Richard Mouw, del Seminario 
Teológico Fuller, señaló que no se puede entender a los seguidores de José 
Smith ni lo que los motiva simplemente hablando, por ejemplo, de sus 
nuevos libros de escritura. Hay algo más. 

“Para el mormonismo, esta dependencia de los escritos —‘páginas 
sagradas’— es secundaria. Lo que ellos consideran primario es el oficio del 
profeta. Lo más importante para los mormones acerca de su historia 
temprana no es que José Smith desenterrara las planchas de oro que 
contenían el Libro de Mormón en las primeras décadas del siglo XIX. Más 
importante aún, el mormonismo enseña que en la persona de José Smith se 
restauró el oficio antiguo de profeta”. 

Y así, La Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días muy pronto 
comenzó a ser vista como algo distintivo, separada y diferente de los 
presbiterianos, metodistas, bautistas y católicos romanos de la región. Lo 
que resulta bastante curioso hoy es que es sumamente difícil encontrar 
acusaciones contra los “mormonitas”, como a veces se les llamaba, que 
afirmaran que no eran cristianos. Eran diferentes, sin duda. Extraños. 
Ciertamente peculiares. Sin embargo, parecía haber suficiente 
comprensión, incluso de parte de los críticos, de que los Santos en verdad 

discursosud.com                                                     44 
 

https://discursosud.com/


creían en la misión redentora de Jesucristo; que, se aceptara o no la 
explicación del evangelio restaurado sobre los orígenes del Libro de 
Mormón, el libro estaba lleno de enseñanzas acerca de Cristo e impregnado 
de lo que podría llamarse teología redentora: la naturaleza de la humanidad 
caída, la incapacidad del hombre para salvarse a sí mismo, la salvación por 
gracia y la necesidad de nacer espiritualmente de nuevo. En otras palabras, 
los miembros de la joven Iglesia eran vistos por la mayoría de las personas 
de otras confesiones como inusuales e incluso sospechosos, pero 
ciertamente cristianos. Podrían no haber sido católicos romanos, ortodoxos 
orientales o protestantes, pero profesaban una fe en Jesús como el Hijo de 
Dios. Cristianos, pero diferentes. 

Conclusión 

La Primera Visión de José Smith es fundamental. Es la base de la fe de los 
Santos de los Últimos Días. Representa el comienzo de la re-revelación de 
Dios a Sus hijos en esta última dispensación. Las revelaciones que vinieron 
por medio de José Smith hicieron que el vidente de los últimos días llegara 
a familiarizarse con la mente, la voz y la voluntad del Maestro. José llegó a 
conocer de primera mano cómo comunicarse con Jehová. 

En una nota más personal, siempre he creído que hay un Dios. Mis 
recuerdos más tempranos de la infancia contienen palabras familiares 
pronunciadas junto a mi cama cada noche: “Now I lay me down to sleep…” 
(Ahora me acuesto a dormir…). Se sentía bien decir mis oraciones, y creía 
sinceramente que alguien mucho más sabio, grande, poderoso y amoroso 
que cualquiera aquí en la tierra me escuchaba. Además, al haber crecido en 
los Estados del Sur, con la mayoría de mis amigos siendo bautistas, 
metodistas o católicos romanos, cantaba con ellos “Jesus loves me! This I 
know, / For the Bible tells me so” y “Jesus wants me for a sunbeam” con 
entusiasmo y sentimiento. Siempre me ha parecido que he creído en la 
realidad viviente de Jesucristo como el Salvador y Redentor de la 
humanidad. 

Mi abuelo se unió a La Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días 
en la década de 1930, cerca de Nueva Orleans, Luisiana. Había sido criado 
como católico romano, y cuando dejó la fe de sus padres, básicamente se le 
pidió que abandonara la casa de sus progenitores. Más tarde, él y mi abuela 

discursosud.com                                                     45 
 

https://discursosud.com/


criaron a sus cuatro hijos como Santos de los Últimos Días. Para cuando yo 
nací, mi padre y mi madre no eran asistentes activos a la Iglesia, pero con el 
tiempo sintieron la necesidad de criar a sus hijos en ella. Recuerdo que se 
me pidió hablar en la iglesia cuando tenía unos nueve años. Mi padre no se 
sentía en ese momento de su desarrollo espiritual en condiciones de 
ayudarme mucho con mi discurso, así que mi tío José lo escribió 
esencialmente por mí. Lo memoricé. Era un recuento muy sencillo de la 
Primera Visión de José Smith: la historia de cómo el joven José luchó en 
1820 con la pregunta de a qué iglesia debía unirse, cómo se enfrentó a 
opiniones religiosas variadas y conflictivas, y cómo eligió seguir la 
amonestación escritural de pedir sabiduría a Dios (Santiago 1:5). 

Han pasado ya unos sesenta años desde que miré a aquella, para mí, 
intimidante congregación, pronuncié aquellas vacilantes palabras (el 
discurso no pudo haber durado más de cuatro o cinco minutos) y luego me 
senté con una sensación de inmenso alivio. También recuerdo otra cosa 
acerca de esa ocasión: cómo me sentí al hablar sobre Dios el Padre y Su Hijo 
Jesucristo apareciéndose a un muchacho de catorce años en el norte del 
estado de Nueva York. Aunque, como era de esperar, estaba nervioso e 
inquieto detrás del púlpito, comencé en esa ocasión a sentir los inicios de 
un testimonio, los principios de un testigo espiritual de que lo que estaba 
diciendo era verdadero y que realmente había sucedido. El alivio que sentí 
al terminar mi discurso no fue simplemente la emoción de haber cumplido 
con una tarea abrumadora, sino también la tranquila y conmovedora 
seguridad de que había dicho la verdad. Supe algo cuando me senté que no 
sabía antes de ponerme de pie para hablar. 

He tenido muchos, muchísimos testigos confirmatorios de la veracidad de la 
afirmación de José Smith desde que me puse en pie de niño y me dirigí a 
aquellas personas en la vieja capilla de la calle Hiawatha en Baton Rouge, 
Luisiana. Y ha sido mi honor y privilegio dar testimonio de ese 
acontecimiento singular en todo Estados Unidos y en varios países del 
mundo. A lo largo de las décadas, me he propuesto regresar tan a menudo 
como me ha sido posible a Palmyra, Nueva York, a la Arboleda Sagrada. En 
cada ocasión, me he marchado con un abrumador sentido de 
responsabilidad de dar testimonio de verdades fundamentales y 
fundacionales, especialmente de la Primera Visión de José Smith. 

discursosud.com                                                     46 
 

https://discursosud.com/


Tengo un testimonio, una convicción firme y sostenida, de que José Smith 
vio al Padre y al Hijo en la primavera de 1820 en la arboleda. Ese testimonio 
es central en todo lo que creo, siento y hago como Santo de los Últimos 
Días. Los tiempos cambian, la gente viene y va, las circunstancias y desafíos 
se transforman, pero para mí la Primera Visión es una constante, una piedra 
angular, un pilar de mi vida religiosa personal. Como enseñó el presidente 
Ezra Taft Benson: “La Primera Visión del Profeta José Smith es teología 
fundamental para la Iglesia”. 

El presidente Gordon B. Hinckley, uno de los sucesores proféticos de José 
Smith, se regocijó: “Para mí es algo significativo y maravilloso que al 
establecer e iniciar esta dispensación, nuestro Padre lo hiciera con una 
revelación de sí mismo y de su Hijo Jesucristo, como si quisiera decir a todo 
el mundo que estaba cansado de los intentos de los hombres, aunque 
sinceros, de definirlo y describirlo. (…) La experiencia de José Smith en unos 
momentos en la arboleda, en un día de primavera de 1820, trajo más luz, 
conocimiento y entendimiento de la personalidad, la realidad y la sustancia 
de Dios y de su Hijo Amado que lo que los hombres habían logrado en siglos 
de especulación”. 

El presidente Benson explicó: “Cuando Dios el Padre y Su Hijo Jesucristo 
vinieron a la tierra, como lo hicieron en 1820 cuando se aparecieron al 
joven profeta José Smith, no es algo que concierne solo a un pequeño 
grupo de personas. Es un mensaje y una revelación destinados a todos los 
hijos de nuestro Padre que viven sobre la faz de la tierra. Fue el 
acontecimiento más grandioso que haya ocurrido en este mundo desde la 
resurrección del Maestro”. Ese es el punto de partida, el fundamento sobre 
el cual se edifica la Restauración. 

  

discursosud.com                                                     47 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 3 
Otro testamento 

 

 

Nueva York y Pensilvania, septiembre de 1823. El joven José Smith había 
recibido la promesa del Señor de que la “maravillosa obra y prodigio” 
estaba cerca y que él desempeñaría un papel significativo en esa gran 
empresa. Sin embargo, habían pasado tres años sin palabra alguna de lo 
alto. José se presentó de nuevo ante el Señor con un espíritu de contrición e 
interrogación. La visitación y la revelación que siguieron cambiarían al 
mundo, y ciertamente también el pequeño mundo de aquel joven buscador 
de diecisiete años. 

Después de la Primera Visión, nada fue ni jamás podría volver a ser lo 
mismo para el joven José Smith. Entonces José supo que la plenitud del 
evangelio de Jesucristo no estaba en la tierra, ni tampoco la verdadera 
Iglesia del Señor. También supo que algo magnífico estaba por acontecer y 
que él desempeñaría un papel importante en el cumplimiento de esa gran 
obra. Siempre me ha fascinado lo que el Profeta expresó respecto a su 
relación con los grupos religiosos existentes: “Él otra vez me prohibió 
unirme a alguno de ellos; y muchas otras cosas me dijo que no puedo 
escribir en este momento” (José Smith—Historia 1:20; énfasis agregado). 
Solo podemos maravillarnos ante esa expresión y contemplar con 
sobriedad lo que el primero y el segundo miembros de la Deidad debieron 
haber compartido con este joven impresionable y espiritualmente 
hambriento. ¿Fue instruido sobre las revelaciones que recibiría, las visiones 
que contemplaría, los personajes divinos que lo visitarían? ¿Fue advertido 
de los desafíos que él y sus seguidores, los agentes del Señor, enfrentarían 
al procurar cumplir la voluntad de su Principal? Por ahora solo podemos 
contemplar y especular. Quizás algún día el contenido de esa sagrada 
entrevista se dará a conocer. 

 

discursosud.com                                                     48 
 

https://discursosud.com/


La venida de Moroni 

Los tres años que transcurrieron entre la aparición del Padre y del Hijo en la 
Arboleda Sagrada y la venida de Moroni debieron parecerle al joven profeta 
como una eternidad. Cuando un mortal tiene el privilegio de estar en la 
misma presencia del Todopoderoso Elohim y del Eterno Jehová —algo que 
muy pocas personas han experimentado— las semanas y meses que 
siguieron seguramente estuvieron llenos de largos períodos de 
contemplación, de extraordinaria introspección y de una búsqueda 
profunda del alma. Entusiasmado por lo que le había sucedido, sin duda 
compartió la experiencia con algunos de sus amigos, muchos de los cuales 
habrían pensado que, en el mejor de los casos, poseía una imaginación 
fértil y, en el peor, que estaba delirando o quizá mentalmente inestable. 
Existe una soledad conocida únicamente por quienes han gustado de los 
poderes del cielo, una soledad que aquellos que nunca lo han hecho no 
pueden comprender; una soledad que crea distancia interpersonal, que 
impulsa hacia adentro. Tal sería el curso natural de alguien confinado en 
una burbuja plástica, apartado del mundo y de las cosas mundanas. José, 
sin embargo, no estuvo aislado de la vida cotidiana, ni fue librado de las 
tentaciones y distracciones que vienen de manera natural a un adolescente. 

Habiéndosele prohibido unirse a cualquiera de las sectas religiosas de su 
tiempo, y siendo de muy tierna edad, además de ser perseguido por 
quienes debieron haber sido sus amigos y haberlo tratado con bondad, 
“…fui dejado a toda clase de tentaciones; y, mezclándome con toda clase de 
sociedad, con frecuencia caí en muchos errores necios, y manifesté la 
debilidad de la juventud y las flaquezas de la naturaleza humana”. Luego, 
siendo más específico, agregó: “Fui culpable de frivolidad y a veces me 
asocié con compañías joviales, etc., no consistentes con aquel carácter que 
debería mantener quien había sido llamado por Dios como lo fui yo” (José 
Smith—Historia 1:28). 

O, como lo expresó en otra ocasión: “Durante este tiempo, como es común 
en la mayoría de los jóvenes, caí en muchos vicios y debilidades; pero… no 
he sido, ni puede sostenerse con verdad, culpable de haber cometido 
injusticia contra hombre alguno ni contra la sociedad de los hombres”. 
Añadió que sus flaquezas incluían “una mente ligera y con demasiada 

discursosud.com                                                     49 
 

https://discursosud.com/


frecuencia vana, exhibiendo una conversación tonta y frívola”. Puede ser 
que el joven José haya sido demasiado crítico consigo mismo, tal como lo 
serían más tarde algunas personas que, al conocerlo en su ministerio 
posterior, juzgarían su “nativo temperamento alegre” como incompatible 
con el elevado oficio de profeta, vidente y revelador. 

Fue en un espíritu de contemplación que José se halló en la noche del 21 de 
septiembre de 1823. La madre Smith escribió: “Se retiró a su cama en un 
estado de ánimo bastante serio y contemplativo. Al poco tiempo se entregó 
a la oración y súplica al Dios Todopoderoso, para recibir una manifestación 
de su situación delante de Él”. En su historia de 1835, el Profeta describió la 
escena de la siguiente manera: “Cuando tenía alrededor de 17 años, vi otra 
visión de ángeles en la estación nocturna, después de haberme retirado a 
mi cama. No estaba dormido, sino que meditaba sobre mi vida pasada y mi 
experiencia. Estaba muy consciente de que no había guardado los 
mandamientos, y me arrepentí sinceramente de todos mis pecados y 
transgresiones y me humillé delante de Aquel cuyos ojos están sobre todas 
las cosas”. 

Al describir al joven profeta, Oliver Cowdery relató que “su corazón se volcó 
en oración ferviente, y toda su alma se perdió en todo lo de naturaleza 
temporal; para él, la tierra había perdido sus encantos, y lo único que 
deseaba era estar preparado en su corazón para comunicarse con algún 
tipo de mensajero que le transmitiera la información deseada respecto a su 
aceptación ante Dios. . . . 

En esta situación pasaron horas incontables… pero supone que debieron ser 
las once o doce de la noche, o quizá más tarde, ya que el ruido y el bullicio 
de la familia, al retirarse, habían cesado hacía mucho tiempo. Mientras 
continuaba en oración… de repente una luz semejante a la del día, solo que 
de una apariencia y resplandor más puros y gloriosos, irrumpió en la 
habitación. De hecho, para usar su propia descripción, la primera impresión 
fue como si la casa estuviese llena de un fuego consumidor e inextinguible. 
Esta aparición repentina de una luz tan brillante, como es natural, ocasionó 
un estremecimiento o sensación visible hasta en las extremidades del 
cuerpo. Fue, sin embargo, seguida de una calma y serenidad de mente, y de 

discursosud.com                                                     50 
 

https://discursosud.com/


un arrobamiento de gozo tan sublime que sobrepasaba toda comprensión; 
y en un instante un personaje se hallaba de pie ante él.” 

Los Santos de los Últimos Días conocen bien la historia que sigue. Moroni se 
presentó como un ángel enviado desde la presencia de Dios, “mandado a 
traer las alegres nuevas de que el convenio que Dios hizo con el antiguo 
Israel estaba a punto de cumplirse, . . . que se acercaba el tiempo en que el 
evangelio en toda su plenitud sería predicado con poder a todas las 
naciones, para que un pueblo fuese preparado para el reinado milenario. Se 
me informó que yo había sido escogido para ser un instrumento en las 
manos de Dios a fin de llevar a cabo algunos de Sus propósitos en esta 
gloriosa dispensación.” 

Es digno de notar que en este primer momento de introducción no se 
menciona nada acerca del Libro de Mormón. Como participante en la 
historia nefita, como líder militar y espiritual, y como guardián de los 
anales, Moroni era, por supuesto, una autoridad específica en cuanto a los 
asuntos relacionados con la obtención de las planchas de oro y su 
traducción. Pero también era una autoridad general, un ángel enviado a 
cumplir una tarea de importancia monumental: preparar a José Smith, hijo, 
para su llamamiento como profeta, vidente, revelador, traductor, 
presidente de la Iglesia restaurada de Jesucristo, un Abraham moderno y 
cabeza de la dispensación del cumplimiento de los tiempos. Evidentemente, 
Moroni enseñaría al joven José todo sobre los pueblos nefitas y cómo 
traducir un registro escrito en egipcio reformado. Además, lo prepararía 
para asumir la responsabilidad de restablecer el reino de Dios en la tierra 
con todos sus poderes, llaves, convenios, ordenanzas, oficios, quórumes y 
concilios del sacerdocio. Tal capacitación tendría lugar mediante visitas 
frecuentes de Moroni antes de que José pudiera obtener las planchas. “Fui 
al final de cada año”, relató José, “y en cada ocasión encontré allí al mismo 
mensajero, y recibí instrucción e inteligencia de él en cada una de nuestras 
entrevistas, respecto a lo que el Señor estaba por hacer, y cómo y de qué 
manera se iba a conducir su reino en los postreros días” (José Smith—
Historia 1:54; énfasis agregado). 

Un asunto más. Es importante para mí, como maestro del evangelio, que de 
todas las cosas que Moroni eligió hacer durante sus primeras cuatro visitas 

discursosud.com                                                     51 
 

https://discursosud.com/


al joven profeta, escogiera citar pasajes de las Escrituras del Antiguo y 
Nuevo Testamento. Uno podría preguntarse por qué un ángel, un 
mensajero enviado directamente desde la presencia de Dios, necesitaría 
usar las palabras de otros profetas. Pero basta un momento de reflexión 
para recordar que cuando el Señor resucitado visitó a los hebreos en 
América, hizo exactamente lo mismo: citó a profetas como Moisés (3 Nefi 
20:23, 27), Isaías (3 Nefi 20:30–45; 3 Nefi 22), Miqueas (3 Nefi 21:12–18), 
Habacuc (3 Nefi 21:8–9) y Malaquías (3 Nefi 24–25). ¡Qué recomendación, 
qué modelo, para aquellos de nosotros llamados a hablar y enseñar dentro 
de la Iglesia de Jesucristo! 

Aprendemos, de la historia oficial del Profeta, que Moroni citó a profetas 
como Malaquías, Isaías y Joel (José Smith—Historia 1:36–41). Además, 
Oliver Cowdery escribió que, en sus conversaciones con José Smith sobre 
las visitas de Moroni, supo que se citaron muchos otros pasajes de las 
Escrituras, incluidos los siguientes: 

• Deuteronomio 32:23–24, 43 
• Salmos 100:1–2; 107:1–7; 144:11–13 
• Isaías 1:23–26; 2:1–4; 4:5–6; 11:15–16; 29:11–14; 43:6 
• Jeremías 31:1, 6, 8, 27–28, 32–33; 16:16; 31:9; 50:4–5 
• 1 Corintios 1:27–29 

Descubrimos que estas referencias escriturales tratan temas como: la triste 
condición de Israel esparcido; la congregación del pueblo de Israel desde 
tierras extrañas; el nuevo convenio de Dios en los últimos días; la casa del 
Señor establecida en la cima de los montes; Israel convirtiéndose en el 
pueblo del Señor y en su primogénito; el establecimiento de Sion como 
defensa; la venganza de Dios sobre sus adversarios; y el reinado eterno de 
Jehová en la tierra. En resumen, José Smith estaba siendo instruido por 
mensajeros celestiales, comenzaba a ser más que un conocido lejano de las 
Santas Escrituras y empezaba a vislumbrar su lugar en la obra profetizada 
de Dios en los últimos días. 

La traducción de las planchas 

Mucho se ha hablado y escrito en los últimos años acerca de cómo el 
Profeta José Smith pudo traducir las planchas de oro. Considerando que 

discursosud.com                                                     52 
 

https://discursosud.com/


todos los imaginables del siglo XIX que pudieran haber visto esto o 
escuchado aquello fueron entrevistados, los historiadores han cribado y 
clasificado, comparado y contrastado, reunido y amalgamado, y han llegado 
a lo que para ellos son conclusiones finales sobre el asunto; y todos parecen 
haber resuelto los detalles por sí mismos. Irónicamente, las dos personas 
que estuvieron más cercanas e íntimamente involucradas en la obra 
inspirada de la traducción —José Smith y Oliver Cowdery— fueron quienes 
menos hablaron sobre cómo tuvo lugar la traducción. 

José Smith dijo: “Les informo que traduje, por el don y poder de Dios, e hice 
que se escribieran, ciento dieciséis páginas, las cuales tomé del Libro de 
Lehi, que era un relato abreviado de las planchas de Lehi, por mano de 
Mormón” (Prefacio a la edición de 1830 del Libro de Mormón). Al explicar 
cómo recibió y luego tradujo las planchas, José relató más tarde: “Moroni, 
la persona que depositó las planchas… en una colina en Manchester, 
condado de Ontario, Nueva York, estando muerto y habiendo resucitado de 
allí, se me apareció y me dijo dónde estaban; y me dio instrucciones sobre 
cómo obtenerlas. Yo las obtuve, y con ellas el Urim y Tumim, por medio del 
cual traduje las planchas; y así vino el Libro de Mormón”. También dijo: 
“Por el poder de Dios traduje el Libro de Mormón a partir de jeroglíficos, 
cuyo conocimiento se había perdido para el mundo; en tan maravilloso 
acontecimiento permanecí solo, un joven sin instrucción, para enfrentar la 
sabiduría mundana y la múltiple ignorancia de dieciocho siglos, con una 
nueva revelación”. 

Oliver Cowdery registró lo siguiente: “El hno. Hyrum Smith dijo que 
consideraba lo mejor que la información sobre la aparición del Libro de 
Mormón fuera relatada por el mismo José a los élderes presentes, para que 
todos pudieran saber por sí mismos. El hno. José Smith, hijo, dijo que no 
estaba previsto contar al mundo todos los pormenores de la aparición del 
Libro de Mormón, y también dijo que no era conveniente relatar esas 
cosas”. 

En la Carta Wentworth (1842), el Profeta explicó simplemente que: “Con los 
anales se halló un curioso instrumento que los antiguos llamaban ‘Urim y 
Tumim’, el cual consistía en dos piedras transparentes colocadas en el 

discursosud.com                                                     53 
 

https://discursosud.com/


borde de un arco ajustado a un pectoral. Por medio del Urim y Tumim 
traduje el registro por el don y poder de Dios”. 

Oliver Cowdery escribió a W. W. Phelps: “¡Aquellos fueron días que nunca 
podrán olvidarse! —sentarse bajo el sonido de una voz dictada por la 
inspiración del cielo despertaba la más profunda gratitud en este pecho. Día 
tras día continué, sin interrupción, escribiendo de su boca, mientras él 
traducía, con el Urim y Tumim, o, como habrían dicho los nefitas, 
‘intérpretes’, la historia o registro llamado El Libro de Mormón.” Oliver 
explicó en otra ocasión que: “Mientras [José] miraba a través de los lentes 
de piedra, otro se sentaba junto a él y escribía lo que él les decía, y así se 
escribió todo el libro.” Y quizá la declaración más poderosa de Hermano 
Cowdery, después de haber decidido regresar a la Iglesia (1848): “Yo escribí 
con mi propia pluma todo el Libro de Mormón (salvo unas pocas páginas) 
tal como salió de los labios del Profeta, mientras él lo traducía por el don y 
poder de Dios, por medio del Urim y Tumim, o, como lo llama ese libro, los 
santos intérpretes. Contemplé con mis propios ojos y manejé con mis 
propias manos las planchas de oro de las cuales fue traducido. También vi 
los intérpretes. Ese libro es verdadero. Sidney Rigdon no lo escribió. El Sr. 
[Solomon] Spaulding no lo escribió. Yo mismo lo escribí, tal como salió de 
los labios del Profeta.” 

Un tesoro doctrinal 

A veces, cuando hemos leído un libro de escrituras muchas veces, nos 
quedamos fijos en la historia o narrativa —lo cual es vital, pues contiene el 
contexto de las enseñanzas inspiradoras—, pero no profundizamos lo 
suficiente en los mensajes doctrinales, en las presentaciones teológicas, 
para disfrutar de esa dotación especial del Espíritu que llega cuando 
contemplamos, reconsideramos y reflexionamos seriamente sobre la 
doctrina pura. Si, como enseñó el presidente Boyd K. Packer, “la doctrina 
verdadera, cuando se entiende, cambia las actitudes y la conducta”, 
entonces ciertamente sumergirnos en los principios y preceptos del Libro de 
Mormón debería purificar nuestros motivos y deseos, y elevar nuestra 
perspectiva. “La riqueza del Libro de Mormón”, observó el élder Neal A. 
Maxwell, “es básicamente espiritual, no histórica. Una cosa es concentrarse 

discursosud.com                                                     54 
 

https://discursosud.com/


en el escenario y en la escenografía, y otra muy distinta es enfocarse en la 
sustancia.” 

No hace mucho, me senté a hojear el Libro de Mormón, buscando 
exclusivamente grandes verdades doctrinales. Pronto comencé a tomar 
notas para mí mismo. A pesar de haber leído el Libro de Mormón muchas, 
muchísimas veces, y de haber buscado, estudiado y enseñado sus doctrinas 
durante más de cuatro décadas, quedé asombrado y gratamente 
sorprendido por lo que encontré. 

Permítanme rememorar por un momento para ilustrar mi punto. Recuerdo 
muy bien la semana del 21 al 27 de febrero de 1967. Fue la semana que 
pasé en lo que entonces se llamaba el Mission Home, en la calle Main de 
Salt Lake City. Junto con unos trescientos jóvenes, hombres y mujeres, 
había llegado para recibir instrucción y ser preparados, de alguna manera, 
para lo que estábamos a punto de experimentar durante los siguientes 
dieciocho o veinticuatro meses. Cuando ahora reflexiono sobre lo que 
ocurrió, me siento a la vez emocionado y apenado —emocionado por el 
privilegio de haberme sentado a los pies de un sorprendente número de 
autoridades generales (en aquellos días los Hermanos realizaban la mayor 
parte de la instrucción de los misioneros), y apenado porque 
probablemente en ese momento no aprecié el banquete espiritual que se 
me estaba ofreciendo. Recibimos instrucción de miembros de la Primera 
Presidencia, del Cuórum de los Doce Apóstoles, de los Asistentes de los 
Doce, y de los miembros del Primer Consejo de los Setenta. 

Recuerdo que recibimos instrucción del élder Bruce R. McConkie, que en 
ese entonces era uno de los siete presidentes de los Setenta. Yo lo había 
escuchado hablar en la conferencia general antes de 1967 y estaba algo 
familiarizado con su conocida obra de referencia, Doctrina Mormona. El 
élder McConkie habló sobre el poder del Libro de Mormón. Dijo, en esencia, 
que si queremos comprender las doctrinas del evangelio restaurado de 
Jesucristo, debemos acudir al Libro de Mormón, nuestra fuente más 
poderosa de doctrina. 

Recuerdo que pensé para mis adentros: “Un momento. ¿Por qué el Libro de 
Mormón? ¿Por qué no Doctrina y Convenios? ¿No es ahí realmente donde 
está la mayoría de la doctrina?”. 

discursosud.com                                                     55 
 

https://discursosud.com/


Mis preguntas no expresadas revelan cuán poco sabía en aquel entonces 
sobre el Libro de Mormón. En nuestra familia habíamos escuchado por un 
tiempo las grabaciones del Libro de Mormón, y eso fue un buen comienzo, 
pero —me avergüenza admitirlo— hasta que entré al campo misional no 
había leído el libro en sí. ¡Oh, si en aquel tiempo tan impresionable hubiera 
comprendido la importancia de las palabras del élder McConkie! Pues, por 
supuesto, él estaba en lo cierto. Para una muestra de algunas de las 
doctrinas y preceptos enseñados en el Libro de Mormón, véase el Apéndice 
1 al final de este libro. 

Se nos da poca indicación en el registro bíblico de que los profetas-
escritores entregaran y preservaran sus mensajes para algún día distinto al 
suyo propio. No cabe duda de que Isaías, Jeremías, Ezequiel, Daniel, 
Malaquías, Pedro, Pablo, Juan y otros hablaron del futuro lejano; por el 
poder del Espíritu vieron y describieron los hechos de pueblos de otro 
tiempo y lugar. Sus palabras fueron dadas al pueblo de su propia época. Sus 
palabras han hallado y aún hallarán aplicación y cumplimiento para tiempos 
futuros. Y, sin embargo, nunca nos encontramos con un profeta particular 
del palo de Judá dirigiéndose directamente a aquellos que un día leerían sus 
declaraciones. 

El Libro de Mormón es diferente. Fue preparado y preservado por hombres 
que vieron y conocieron nuestro día y se dirigieron a cuestiones específicas 
que un pueblo de los últimos días habría de enfrentar. Las conmovedoras 
palabras de Moroni nos advierten de la relevancia contemporánea del Libro 
de Mormón: “He aquí, os hablo como si estuvieseis presentes, y no 
obstante, no lo estáis. Mas he aquí, Jesucristo me ha mostrado lo que 
hacéis, y sé de vuestras obras” (Mormón 8:35). Más adelante Moroni dijo: 
“He aquí, os hablo como si hablara desde los muertos; pues sé que tendréis 
mis palabras” (Mormón 9:30). En palabras del presidente Ezra Taft Benson, 
el Libro de Mormón “fue escrito para nuestro día. Los nefitas nunca 
tuvieron el libro; tampoco los lamanitas de la antigüedad. Fue destinado a 
nosotros. Mormón escribió cerca del fin de la civilización nefita. Bajo la 
inspiración de Dios, que ve todas las cosas desde el principio, hizo un 
compendio de siglos de registros, escogiendo las historias, discursos y 
acontecimientos que serían de mayor ayuda para nosotros”. 

discursosud.com                                                     56 
 

https://discursosud.com/


Recordando la significativa declaración del presidente Boyd K. Packer de 
que “la doctrina verdadera, cuando se entiende, cambia las actitudes y la 
conducta”, hablemos de cómo la doctrina del Libro de Mormón y sus 
mensajes pueden aplicarse a la vida individual. Por ejemplo: 

• ¿Deseamos saber cómo tratar con hijos descarriados? 
• ¿Cómo tratar con justicia y, a la vez, con misericordia a los 

transgresores? 
• ¿Cómo dar un testimonio puro? 
• ¿Cómo enseñar y predicar de tal manera que la gente no pueda irse 

sin ser afectada? 
• ¿Cómo detectar a los enemigos de Cristo y resistir a quienes 

procuran destruir nuestra fe? 
• ¿Cómo discernir y exponer las combinaciones secretas que buscan 

destruir las obras del Cordero de Dios? 
• ¿Cómo tratar debidamente la persecución y los ataques contra la 

fe? 
• ¿Y cómo establecer Sion? 

¿Deseamos saber más acerca de cómo evitar el orgullo y los peligros del 
ciclo de prosperidad; cómo evitar la sacerdocio-mercadería (priestcraft) y 
adquirir y encarnar la caridad, el amor puro de Cristo; cómo pueden ser 
remitidos nuestros pecados y cómo saber cuándo han sido perdonados; 
cómo retener una remisión de los pecados día tras día; cómo venir a Cristo, 
recibir su santo nombre, participar de su bondad y amor, ser santificados 
por su Espíritu y finalmente ser sellados a Él? ¿Deseamos saber cómo 
prepararnos para la segunda venida del Hijo del Hombre? El Libro de 
Mormón es asombrosamente relevante. Seguramente esto es, al menos en 
parte, lo que José Smith quiso decir cuando enseñó que una persona podía 
acercarse más a Dios al obedecer los preceptos del Libro de Mormón que 
con cualquier otro libro. 

Pero hay más. El Libro de Mormón es mucho más que un tratado teológico, 
más que una colección de grandes sermones doctrinales. (Sería de valor 
incalculable aun si solo fuera eso). No es únicamente un libro que nos 
ayuda a sentirnos bien; es un documento celestial que nos ha sido dado 
para ayudarnos a ser buenos. Es como si los profetas-líderes nefitas nos 

discursosud.com                                                     57 
 

https://discursosud.com/


suplicaran desde el polvo: “Buscamos al Señor. Lo hallamos. Aplicamos el 
evangelio de Jesucristo y hemos participado de sus dulces frutos. 
Conocemos el gozo de nuestra redención y hemos sentido entonar el 
cántico del amor redentor. Y ahora, oh lector, ¡ve y haz tú lo mismo!”. El 
Libro de Mormón no es solo una invitación a venir a Cristo, sino un modelo 
para alcanzar ese privilegio supremo. Esa invitación se extiende a todos los 
habitantes de la tierra: al común de la gente tanto como a profetas y 
apóstoles. 

El Libro de Mormón hace más que enseñarnos con claridad y persuasión los 
efectos de la Caída y la absoluta necesidad de una Expiación; nos clama 
que, a menos que reconozcamos nuestro estado caído, nos despojemos del 
hombre natural, apliquemos la sangre expiatoria de Cristo y nazcamos de 
nuevo, jamás podremos —por los siglos de los siglos— estar con nuestro 
Señor ni llegar a ser como Él. Tampoco podremos esperar establecer Sion, 
una sociedad de puros de corazón. El Libro de Mormón no es solo un libro 
sobre religión. Es religión. Nuestro desafío, por lo tanto, no es únicamente 
leer y estudiar el Libro de Mormón; debemos vivirlo, aceptarlo y aplicar sus 
doctrinas y filosofía (DyC 84:57). 

Preguntas frecuentes 

¿Escritura más allá de la Biblia? 

Una de las razones por las que algunas personas sostienen que los Santos 
de los Últimos Días no son cristianos es por nuestra aceptación del Libro de 
Mormón, así como de Doctrina y Convenios y la Perla de Gran Precio, como 
escritura sagrada. Es decir, no podríamos ser cristianos porque expandimos 
el canon cristiano de las Escrituras. Para aquellos críticos de la Iglesia que 
afirman que los Santos de los Últimos Días no son cristianos, las palabras de 
Stephen Webb, un erudito católico romano, en relación con el Libro de 
Mormón, pueden resultar de cierto interés. “Cualquiera que sea la opinión 
que uno tenga sobre las afirmaciones de José Smith en cuanto a los 
orígenes del Libro de Mormón”, escribió Webb, “es imposible negar que el 
libro está lleno de un Jesús que es muy divino. … El Libro de Mormón… 
contiene relatos y dichos de Jesús que no aparecen en el Nuevo 
Testamento. La cuestión verdaderamente crucial, entonces, es la siguiente: 

discursosud.com                                                     58 
 

https://discursosud.com/


¿El Libro de Mormón añade a los Evangelios de un modo consistente con el 
Nuevo Testamento, o bien daña o desfigura el retrato evangélico?”. 

Webb propone una analogía, un escenario que debería llevar a la mayoría 
de los lectores no mormones —en particular a quienes miran el Libro de 
Mormón con sospecha— a ser, por lo menos, un poco reflexivos: “Tu familia 
se reúne en el funeral de tu querido abuelo, un viajero del mundo. Tus 
parientes comienzan a contar las historias familiares sobre sus legendarias 
aventuras. Sin embargo, pronto notas a otro grupo de dolientes en el otro 
extremo de la sala. Al escucharlos, te das cuenta de que están hablando de 
tu abuelo como si lo conocieran bien, aunque nunca has visto a esas 
personas ni oído algunas de las historias que están contando… 

No hay… ninguna necesidad de que reacciones al amor de este otro grupo 
por tu abuelo como si intentaran amenazar o dañar. Decidas o no expandir 
tu familia para incluir a este grupo, todavía puedes darles la bienvenida por 
sus sinceros esfuerzos por honrar y respetar la memoria de tu abuelo. Y 
cuanto más ames a tu abuelo, más te sentirás inclinado a descubrir por ti 
mismo si estas nuevas historias son verdaderas. 

“Por supuesto, Jesucristo no es tu abuelo, y las historias que los cristianos 
cuentan sobre Él están basadas en las Escrituras, no en leyendas y 
tradiciones. Aun así, el Libro de Mormón plantea una pregunta bastante 
incómoda para los cristianos: ¿Es posible creer demasiado en Jesús?” 

¿La plenitud del evangelio? 

Ahora bien, habiendo establecido que el registro nefita-jaredita está 
saturado de doctrina, atendamos algunas de las preguntas planteadas 
ocasionalmente tanto por firmes creyentes como por críticos escépticos. La 
primera es esta: Si el Libro de Mormón contiene la “plenitud del evangelio 
de Jesucristo” (DyC 20:9; 27:5; 42:12; 135:3), ¿cómo es que no se hace 
mención en el libro de creencias tan singularmente santos de los últimos 
días como la predicación del evangelio en el mundo de los espíritus; los tres 
grados de gloria en la vida venidera; el matrimonio eterno; el papel vital de 
los templos; y la deificación, o theosis, la noción de que los mortales 
pueden llegar a ser como Dios? 

discursosud.com                                                     59 
 

https://discursosud.com/


Comencemos nuestra respuesta observando que el Libro de Mormón es una 
historia, una narración continua, “la saga de un mensaje, un testamento”. El 
Libro de Mormón no pretende ser una especie de teología sistemática, al 
igual que tampoco lo son el Antiguo y el Nuevo Testamento. Contiene la 
plenitud del evangelio, aunque no en el sentido de que contenga cada 
característica doctrinal del mormonismo—pues no es, en sentido estricto, 
un libro acerca de La Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días. 
Más bien, los profetas en el Libro de Mormón enseñan con poder y 
persuasión las buenas nuevas, o alegres nuevas, de que Jesucristo vino al 
mundo para redimir a la humanidad caída de la transgresión de nuestros 
primeros padres y de nuestros propios pecados, bajo la condición del 
arrepentimiento. Los profetas testifican repetidamente que la infinita 
Expiación se recibe por medio de la fe en Cristo, el arrepentimiento de los 
pecados, un bautismo autorizado por inmersión, la recepción del Espíritu 
Santo mediante la imposición de manos, y la perseverancia fiel hasta el fin. 
Este es el evangelio. Es Cristo crucificado y resucitado de entre los muertos. 
Son los primeros principios y ordenanzas. 

El presidente Ezra Taft Benson explicó que decir que el Libro de Mormón 
contiene la plenitud del evangelio de Jesucristo “no significa que contenga 
todas las enseñanzas, toda doctrina alguna vez revelada. Más bien, significa 
que en el Libro de Mormón encontraremos la plenitud de aquellas doctrinas 
requeridas para nuestra salvación. Y estas son enseñadas clara y 
sencillamente para que aun los niños puedan aprender los caminos de la 
salvación y la exaltación. El Libro de Mormón ofrece tanto que amplía 
nuestra comprensión de las doctrinas de la salvación. Sin él, gran parte de 
lo que se enseña en otras Escrituras no sería ni tan claro ni tan precioso”. 

¿El uso que hizo José Smith del Libro de Mormón? 

Otra pregunta que surge ocasionalmente es: Si el Libro de Mormón es tan 
significativo, tan repleto de sabiduría y verdades teológicas, ¿por qué el 
profeta José Smith citó tan pocas veces de él? Esa es una observación 
valiosa y una excelente interrogante. Si uno leyera los muchos sermones 
pronunciados por el hermano José, particularmente en Nauvoo, pronto 
descubriría que sus palabras están entretejidas con citas o paráfrasis 

discursosud.com                                                     60 
 

https://discursosud.com/


bíblicas. Claramente se apoyaba mucho en el Nuevo Testamento, por 
ejemplo, y se enfocaba bastante en los escritos del apóstol Pablo. 

Basta un momento de reflexión para comprender que el joven José fue 
criado con la Biblia. Su familia la estudiaba, y él escuchaba sus pasajes 
leídos y comentados en avivamientos, reuniones campestres y servicios 
religiosos. Además, como consideraremos con más detalle en el capítulo 7, 
José pasó tres años, desde junio de 1830 hasta julio de 1833, en un intenso 
estudio de la Biblia del Rey Santiago mientras realizaba su labor de preparar 
una “nueva traducción” inspirada. La Biblia estaba en su alma, y resultaba 
completamente lógico que el Profeta recurriera a frases, relatos y 
personajes bíblicos para exponer muchos de sus puntos al enseñar el 
evangelio a los santos. 

Orson Spencer, un ministro bautista que se unió a la Iglesia, escribió: 
“Nunca he sabido que [José] negara o menospreciara una sola verdad del 
Antiguo y del Nuevo Testamento; pero siempre lo he conocido como 
alguien que los explicaba y defendía de manera magistral”. 

La Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días está 
profundamente arraigada en la Biblia y en sus enseñanzas. Debido a que 
tenemos la bendición de poseer una maravillosa biblioteca de revelación de 
los últimos días y de escritura moderna, nosotros, así como quienes critican 
a la Iglesia, a veces tendemos a pasar por alto el hecho de que nuestra fe y 
nuestro modo de vida son intrínsecamente bíblicos. Esta verdad puede 
ilustrarse de manera informal pero rápida analizando una de nuestras 
conferencias generales recientes para contar cuántas veces se cita, 
parafrasea o se hace referencia a la Santa Biblia. De hecho, basta con notar 
en cualquier reunión sacramental cómo, con fluidez, pasamos de Mosíah a 
Hebreos, de 2 Nefi a Romanos, de Doctrina y Convenios a Génesis. En otras 
palabras, con frecuencia —y casi sin pensarlo— tendemos a seguir el 
modelo del Señor resucitado al enseñar a los nefitas: procuramos exponer 
todas las Escrituras como una sola (3 Nefi 23:14). Y, justo en medio de eso, 
está la Biblia. 

Quizá más importante para nuestra consideración actual, sugiero que José 
no citaba con tanta frecuencia del Libro de Mormón porque no era algo que 
él hubiera creado, sacado de su propia imaginación o ideado como 

discursosud.com                                                     61 
 

https://discursosud.com/


resultado de su propio genio. “Claramente,” explicó el élder Neal A. 
Maxwell, “este libro vino por medio de un vidente escogido —José Smith—, 
pero no de ese vidente. Algunos, desesperados por una explicación 
alternativa, casi parecen suponer que José estaba recibiendo ayuda de 
alguna casa de suministros teológicos por correspondencia. Para la mente 
humana es asombroso que revelaciones y traducciones tan ricas pudieran 
venir a través de un individuo sin instrucción como lo era José. La razón, por 
supuesto, es que, aunque José no escribía con ortografía perfecta, llegó a 
conocer la gramática del evangelio, porque era un alumno apto de Dios”. 

¿Se superó el Libro de Mormón? 

Algunas personas, tanto dentro como fuera de la fe, han sugerido que, 
aunque el Libro de Mormón cumplió un papel importante en los primeros 
días de la Restauración, en general el profeta mormón y sus seguidores lo 
superaron con el paso del tiempo, a medida que doctrinas más profundas y 
distintivas —particularmente las de Nauvoo— fueron dadas a conocer. 
Tales personas afirman que mientras el Libro de Mormón presenta una 
doctrina centrada en una Deidad infinita, en la humanidad caída y en la 
necesidad de ser salvos por la gracia de Jesucristo (todas enseñanzas 
fundamentales en el Libro de Mormón), el mormonismo posterior, 
especialmente el de los desarrollos en Nauvoo, se inclinó más hacia una 
creencia en un Dios finito, en la bondad innata del hombre y en la 
exaltación y gloria a través de las obras humanas. 

Para mí, esta es una falsa dicotomía. El José Smith que repudió la creación 
ex nihilo, que edificó templos y enseñó a su pueblo a realizar bautismos por 
aquellos que no habían recibido el evangelio en esta vida, y que enseñó que 
los seres mortales tenían el potencial de llegar a ser como Dios —ese José 
Smith era el mismo hombre que tradujo el Libro de Mormón, fue instruido 
en su doctrina y preceptos, y los enseñó hasta su muerte en 1844. José 
Smith no superó ni trascendió el Libro de Mormón y sus enseñanzas, ni 
tampoco su pueblo. El Libro de Mormón no fue reemplazado por las ideas 
progresivas o sofisticadas de José. De hecho, él estaba enseñando y 
testificando de ese libro a los guardias de la cárcel la noche antes de su 
muerte en la prisión de Carthage, Illinois. Según Dan Jones, quien estaba en 
la cárcel y escuchó al Profeta hablar: “José dio un poderoso testimonio a los 

discursosud.com                                                     62 
 

https://discursosud.com/


guardias de la autenticidad divina del Libro de Mormón, de la restauración 
del Evangelio, de la ministración de ángeles, y de que el reino de Dios 
estaba de nuevo establecido sobre la tierra, por cuya causa se hallaba 
entonces encarcelado en esa prisión, y no porque hubiera violado alguna 
ley de Dios o del hombre.” 

Es decir, un Santo de los Últimos Días moderno puede creer cómodamente 
en el Dios descrito en el Libro de Mormón —aquel que es “infinito y eterno, 
de eternidad en eternidad el mismo Dios inmutable, el framer del cielo y de 
la tierra, y de todas las cosas que en ellos hay” (DyC 20:17)— y, al mismo 
tiempo, aceptar al Dios descrito en los sermones finales del Profeta, y para 
algunos, más controvertidos. Yo ciertamente lo hago, al igual que millones 
de otros Santos de los Últimos Días en todo el mundo. Un santo moderno 
puede negar la doctrina del pecado original y al mismo tiempo creer, como 
se enseña en el Libro de Mormón, que “todo el género humano [está] en un 
estado caído, y jamás [podrá] salvarse sino se apoyan en este Redentor” (1 
Nefi 10:6), y que “a causa de la caída nuestra naturaleza se ha vuelto mala 
continuamente” (Éter 3:2). Por último, pero no menos importante, los 
Santos de los Últimos Días en el siglo XXI pueden creer de todo corazón que 
la salvación viene “únicamente por los méritos, y misericordia, y gracia del 
Santo Mesías” (2 Nefi 2:8) y, al mismo tiempo, creer que la fe verdadera 
siempre se manifiesta en fidelidad; que el discipulado y la obediencia a los 
mandamientos de Dios son el andar y hablar de los verdaderos cristianos 
(Mateo 7:21; 16:27; Romanos 2:6, 13; 2 Corintios 5:10; Tito 3:8; Santiago 
1:22; 2:19–20, 26; Apocalipsis 20:12). Estas cuestiones doctrinales no son 
mutuamente excluyentes. Que puedan y de hecho coexistan en la mente y 
la teología de los Santos de los Últimos Días es una muestra de que los 
miembros típicos de la Iglesia pueden manejar cómodamente lo que en 
realidad es una tensión dinámica. 

¿Ficción inspirada? 

Finalmente, algunos han optado por rechazar el Libro de Mormón como 
registro histórico y lo han etiquetado como “ficción inspirada”. De ese 
grupo, hay quienes aceptan el libro como escritura sagrada, pero no creen 
que hayan existido realmente un Nefi, un Abinadí o un Alma. Yo creo que, 
en lo que respecta a la fe (y, por tanto, a la fidelidad y la adhesión a una 

discursosud.com                                                     63 
 

https://discursosud.com/


causa), importa muchísimo que exista un acontecimiento real, una 
ocurrencia objetiva hacia la cual podamos mirar y sobre la cual edifiquemos 
nuestra fe. Uno no puede ejercer fe salvadora en algo que no es verdadero 
(Alma 32:21) o que no sucedió, no importa cuán conmovedora sea la 
historia, cuán sincero sea el autor o cuán comprometidos estén los 
seguidores. Si bien es cierto que la gran literatura —sea históricamente 
verídica o no— puede elevar y fortalecer a su manera e incluso contener 
grandes lecciones morales, tales obras no pueden producir la 
transformación espiritual del alma que solo las Escrituras pueden lograr. La 
Escritura se convierte en un canal divino por el cual llega la revelación 
personal, un medio significativo por el cual podemos escuchar la voz del 
Señor (DyC 18:34–36; 88:66). 

El poder de la palabra, ya sea hablada o escrita, está en su fuente—Dios 
nuestro Padre y su Hijo Jesucristo. Podemos ejercer fe en un principio o 
doctrina enseñados por personas reales que fueron impulsadas por el 
poder del Espíritu Santo, individuos concretos en tiempo y espacio cuyas 
interacciones con el Señor y con su Espíritu fueron genuinas y verdaderas, y 
cuyo crecimiento espiritual podemos imitar. Huck Finn pudo haber dado al 
mundo algún sabio consejo, pero sus palabras no pueden santificar. Incluso 
los dulces testimonios de Demetrio, el esclavo, y de Marcelo, el centurión 
romano, en La túnica sagrada de Lloyd Douglas, no pueden vivificar el alma 
de la misma manera que lo hacen las enseñanzas de Alma a Coriantón o las 
cartas de Mormón a Moroni. Hay una diferencia, una gran diferencia. La 
ficción doctrinal puede ser entretenida. Sus personajes pueden demostrar 
sabiduría y sus vidas brindar nobles ejemplos. Pero la ficción doctrinal no 
puede conmover ni vivificar a los hijos e hijas de Dios como lo hace la 
Escritura. 

Nuestra fe en Cristo está fundamentada en la obra de redención que se 
llevó a cabo en un jardín específico y en una cruz designada en un momento 
particular de la historia de nuestra tierra. No importa tanto el sitio exacto 
como el hecho de que hubo tal sitio. Si Jesús no sufrió, sangró, murió y 
resucitó en realidad de la tumba, entonces estamos espiritualmente 
condenados, por muy comprometidos que estemos con el “evento de fe” 
celebrado por los cristianos del primer siglo. Y así es también en lo que 
respecta al acontecimiento en Palmyra. Importa muchísimo que el Padre 

discursosud.com                                                     64 
 

https://discursosud.com/


Eterno y su Unigénito Hijo realmente aparecieran a un joven en una 
arboleda del estado de Nueva York. El lugar exacto de la Arboleda Sagrada, 
así como qué árboles o qué porción de tierra fueron santificados por la 
teofanía, es mucho menos significativo. Si José Smith no vio en visión al 
Padre y al Hijo, si la Primera Visión fue solo los “dulces sueños” de un 
muchacho ingenuo, entonces ninguna cantidad de bondad ni de civismo 
por parte de los Santos de los Últimos Días podrá salvarnos. 

Y lo mismo sucede en lo que respecta a los personajes, acontecimientos y 
enseñanzas del Libro de Mormón. Que existieron un Nefi, un Alma y un 
Gidgidoni es vital para la historia y, en mi opinión, para la relevancia y 
veracidad del Libro de Mormón. Que los oráculos proféticos, desde Lehi 
hasta Samuel, predicaron y profetizaron de Cristo, enseñaron y 
administraron su evangelio, es fundamental para establecer el concepto de 
las dispensaciones restauradas por medio de José Smith. Estos elementos 
revelan mucho más sobre cómo son y han sido las cosas entre el pueblo de 
Dios en todas las edades que sobre cómo eran las cosas en el siglo XIX. 

En la Iglesia hay lugar para toda clase, forma y tamaño de personas, y 
ciertamente todos estamos en diferentes etapas de desarrollo intelectual y 
madurez espiritual. Además, hay muchos asuntos doctrinales sobre los 
cuales la discusión y el debate pueden conducir a conclusiones diversas, en 
especial en cuestiones que no han sido plenamente aclaradas en las 
Escrituras ni por los profetas vivientes. 

Al mismo tiempo, hay ciertas verdades bien definidas —asuntos 
relacionados con la filiación divina de Cristo, la realidad de la Expiación, la 
aparición del Padre y del Hijo en 1820, y la veracidad del Libro de 
Mormón— que, en el lenguaje firme e intransigente del presidente J. 
Reuben Clark Jr., “deben mantenerse, sin cambio, sin modificación, sin 
dilución, sin excusa, sin disculpa ni evasión; no pueden ser explicadas fuera 
de contexto ni sumergidas. Sin estas dos grandes creencias” —la realidad 
de la resurrección y la expiación de Jesucristo, y el llamamiento divino de 
José Smith— “la Iglesia dejaría de ser la Iglesia”. 

Al final, como se nos ha aconsejado repetidamente, la realidad de las 
planchas de oro, de Cumorah y de los ángeles solo puede conocerse 
mediante una revelación independiente e individual. Tal experiencia, así 

discursosud.com                                                     65 
 

https://discursosud.com/


como las que la refuercen y renueven después, llega a quienes demuestran 
paciencia y fe. “El mosaico terminado de la historia de la Restauración”, 
enseñó el élder Neal A. Maxwell, “será más grande y más variado a medida 
que emerjan más piezas de azulejo, ajustando una secuencia aquí o 
ampliando allá un sector de nuestra comprensión. . . . Puede que incluso 
haya”, añadió, “algunas piezas del mosaico que, por el momento, no 
parezcan encajar. Podemos esperar, como debemos hacerlo”. Un día, 
prometió, “el mosaico final de la Restauración será resplandeciente, 
reflejando un diseño divino. . . . En aquel día perfecto, veremos que hemos 
formado parte de cosas demasiado maravillosas para nosotros. Parte del 
prodigio y de la maravilla de la ‘maravillosa obra y prodigio’ de Dios será 
cómo la Divinidad perfecta, misericordiosamente, nos utilizó —a nosotros, 
la humanidad imperfecta. Mientras tanto, en medio de la disonancia 
humana, quienes tengan oídos para oír seguirán el llamado sonoro de una 
trompeta certera”. 

¿Pruebas o evidencias del Libro de Mormón? 

La cuestión de las pruebas o evidencias del Libro de Mormón surge con 
bastante frecuencia, especialmente de parte de quienes se sienten 
ofendidos por lo que perciben como una especie de presunción arrogante 
al afirmar que nosotros, como Santos de los Últimos Días, poseemos 
escritura extrabíblica. Sí, ha habido muchos esfuerzos por parte de 
creyentes para descubrir evidencias tangibles y físicas del Libro de Mormón, 
es decir, pruebas específicas de la existencia de un pueblo hebreo antiguo 
en América, tanto antes como después de la época de Jesucristo. Algunos 
ejemplos incluyen: estudios de geografía y antropología que sugieren un 
contexto mesoamericano para el libro; estudios sobre la autoría del Libro de 
Mormón; análisis estilométricos (wordprint studies) para determinar 
autoría; estudios literarios del libro; el descubrimiento de quiasmo en el 
Libro de Mormón; estudios intertextuales; referencias a festivales y 
coronaciones del antiguo Israel dentro del libro; y, sencillamente, el propio 
fenómeno del Libro de Mormón. 

Las evidencias sí importan, puesto que al hablar del Libro de Mormón nos 
referimos a personas reales en un tiempo real y a lugares y acontecimientos 
concretos. Como señalamos antes, gran parte de nuestra convicción en la 

discursosud.com                                                     66 
 

https://discursosud.com/


Restauración se fundamenta en hechos históricos, en cosas que realmente 
sucedieron. Pero los creyentes no basan su fe en lo que los geógrafos, 
arqueólogos, antropólogos o historiadores hayan descubierto o dejado de 
descubrir hasta la fecha. Sin duda surgirán más y mayores pruebas en el 
futuro, pero, mientras tanto, la evidencia de mayor valor es aquella que 
llega al corazón, al alma, por el poder del Espíritu Santo: el testimonio del 
Espíritu. 

Tal como enseñó con poder el apóstol Pablo, las cosas de Dios solo se 
conocen por el poder del Espíritu de Dios (1 Corintios 2:11–14). El élder 
Neal A. Maxwell lo expresó de esta manera: “Es la opinión del autor que 
todas las Escrituras, incluido el Libro de Mormón, permanecerán en el 
ámbito de la fe. La ciencia no podrá probar ni refutar la palabra sagrada. Sin 
embargo, surgirán suficientes evidencias plausibles para impedir que los 
burladores hagan escarnio libremente, pero no tantas como para eliminar 
el requisito de la fe. Los creyentes deben ser pacientes durante tal 
desarrollo”. 

Conclusión 

¿Cómo aprendió José Smith el evangelio? ¿Cómo llegó a ser el poderoso 
profeta que fue, no solo un administrador legal encargado de ser el 
instrumento para restaurar los poderes y llaves del sacerdocio a la tierra, 
sino también el gran revelador de la verdad, el dispensador y clarificador de 
la doctrina? ¿No fue, en su ministerio temprano, a través de su traducción 
del Libro de Mormón? 

En primer lugar, como vidente y traductor, aprendió a obrar por medio del 
Espíritu Santo de Dios. Se apoyó en un dispositivo sumamente útil, el Urim y 
Tumim; pero con paciente madurez y mediante lecciones divinas llegó a ser, 
por así decirlo, un urim y tumim viviente. 

En segundo lugar, consideremos lo que debió de haber sido para él traducir 
las planchas de oro y dictar a un escriba, no solo una historia fascinante, 
sino también —y quizá mucho más importante— página tras página de 
profunda doctrina cristiana, principios y preceptos, todos enmarcados en 
una narración histórica. Si solo una parte de los principios doctrinales 
enumerados en el Apéndice 1 hubieran quedado grabados en el alma del 

discursosud.com                                                     67 
 

https://discursosud.com/


Profeta, no es de extrañar que pudiera caminar por las calles de Nauvoo, 
seguido de cerca por sus ansiosos secretarios William Clayton o Willard 
Richards, ya no dictando revelaciones al ritmo de Kirtland, sino hablando y 
enseñando aquí y allá profundas verdades eternas. ¿Cabe alguna duda de 
que su superna formación con el Libro de Mormón fue fundamental en la 
educación de su alma? 

Demasiado esfuerzo se ha invertido a lo largo de demasiados siglos, 
demasiada sangre ha sido derramada, demasiadas lágrimas han mojado 
demasiadas almohadas, demasiadas oraciones han ascendido, y se ha 
pagado un precio demasiado alto para que el registro del Libro de Mormón 
sea descartado o relegado a la categoría de una reliquia teológica querida 
pero anticuada. No menos que Dios mismo ha dado solemne testimonio del 
Libro de Mormón. 

A Oliver Cowdery, quien fue levantado para servir como el escriba principal 
en la traducción, el Señor le afirmó: “He aquí, te digo, para que sepas que 
no hay nadie más, salvo Dios, que conozca tus pensamientos y los intentos 
de tu corazón. Sí, te lo digo como testimonio para ti: que las palabras o la 
obra que has estado escribiendo son verdaderas” (DyC 6:16–17; énfasis 
agregado; comparar 18:2). 

El presidente Boyd K. Packer declaró: “No tenemos que defender al profeta 
José Smith. El Libro de Mormón: Otro Testamento de Jesucristo lo defenderá 
por nosotros. Los que rechazan a José Smith como profeta y revelador se 
ven obligados a encontrar alguna otra explicación para el Libro de Mormón. 
Y en segundo lugar, para la defensa poderosa: el Doctrina y Convenios; y en 
tercer lugar: la Perla de Gran Precio. Publicadas en conjunto, estas 
escrituras forman un testimonio inquebrantable de que Jesús es el Cristo y 
un testimonio de que José Smith es un profeta”. 

El Todopoderoso puso su propio sello de veracidad sobre el registro nefita 
por medio de un juramento sagrado cuando dijo: “Y él [José Smith] ha 
traducido el libro, aun aquella parte que le he mandado, y como vive 
vuestro Señor y vuestro Dios, es verdadero” (DyC 17:6; énfasis agregado). 
En palabras de un apóstol moderno, el élder Bruce R. McConkie: “Este es el 
testimonio de Dios del Libro de Mormón. En él, la Deidad misma ha puesto 
en juego su divinidad. O el libro es verdadero o Dios deja de ser Dios. No 

discursosud.com                                                     68 
 

https://discursosud.com/


existe ni puede existir lenguaje más formal o poderoso conocido por los 
hombres o por los dioses”. 

El presidente Ezra Taft Benson lo expresó con claridad al afirmar: “La 
evidencia más singular en apoyo de la afirmación de José Smith de ser 
portavoz del Dios Todopoderoso fue la publicación de un registro escritural, 
el Libro de Mormón”. 

El presidente Benson también explicó que: “Si realmente hacemos nuestra 
tarea y abordamos el Libro de Mormón en lo doctrinal, podremos 
desenmascarar los errores y encontrar las verdades para combatir muchas 
de las falsas teorías y filosofías de los hombres”. Él extrajo esta significativa 
conclusión: “He notado dentro de la Iglesia una diferencia en el 
discernimiento, la visión, la convicción y el espíritu entre aquellos que 
conocen y aman el Libro de Mormón y aquellos que no. El libro es un gran 
crisol”. 

Los frutos de La Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días no 
pueden separarse de sus raíces, porque nuestra forma de vida está para 
siempre vinculada a los acontecimientos históricos y a las traducciones y 
revelaciones que vinieron de y a través de su revelador inicial. “Quitad el 
Libro de Mormón y las revelaciones,” declaró José, “¿y dónde queda 
nuestra religión? No tenemos ninguna.” Y aún más personalmente, se 
informa que dijo: “El Libro de Mormón es verdadero, exactamente lo que 
pretende ser, y por este testimonio espero dar cuentas en el día del juicio.” 
Y así lo haremos todos nosotros. 

  

discursosud.com                                                     69 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 4 
Autoridad divina 

restaurada 
 

 

Harmony, Pensilvania, mayo de 1829. Emma Smith acompañó a su esposo 
a recibir las planchas de oro de manos de Moroni en septiembre de 1827. La 
traducción de las planchas continuó con varias personas que sirvieron como 
escribas. José y su escriba principal, Oliver Cowdery, llegaron a esa parte de 
la narración nefita en la que el Señor resucitado ordenó, comisionó y 
aconsejó a los nefitas en cuanto al bautismo para la remisión de los 
pecados. Al haber aprendido en el proceso de traducción que todos debían 
ser bautizados, y al saber ahora que tal rito debía ser efectuado por alguien 
que tuviera la debida autoridad (3 Nefi 11:18–26), los traductores buscaron 
una vez más la guía celestial. 

José Smith fue llamado a restaurar la doctrina, a devolver a la tierra 
verdades claras y preciosas y muchos convenios del Señor que habían sido 
eliminados de la Biblia durante su prolongado proceso de transmisión a lo 
largo de los siglos (1 Nefi 13:20–40). Así, fue designado antes de que se 
establecieran los cimientos de esta tierra para ser un revelador de la 
verdad. También fue escogido por el Dios del cielo para ser el medio de 
restaurar la autoridad divina del sacerdocio, autoridad que se había perdido 
tras la muerte de los antiguos apóstoles y la gradual pero muy real pérdida 
de las llaves del reino. Por tanto, fue escogido y designado, como Jeremías 
en la antigüedad (Jeremías 1:5). Solo semanas antes de su muerte como 
mártir, José Smith declaró: “Todo hombre que tiene un llamamiento para 
ministrar a los habitantes del mundo fue ordenado para ese mismo 
propósito en el Gran Concilio de los cielos antes de que este mundo 
existiera. Supongo que yo fui ordenado para este mismo oficio en aquel 
Gran Concilio”. De esta manera, José fue designado para ser un 
administrador legal. 

discursosud.com                                                     70 
 

https://discursosud.com/


Una característica distintiva de La Iglesia de Jesucristo de los Santos de los 
Últimos Días es su organización—su jerarquía del sacerdocio, desde el 
diácono recién ordenado en Recife, Brasil, hasta el Presidente de la Iglesia 
en Salt Lake City; su ministerio laico pero intrincada estructura organizativa 
con llamamientos, asignaciones y oficiales; y su capacidad para 
comunicarse, difundir el mensaje y movilizar sus recursos en cuestión de 
horas en tiempos de desastres naturales. José Smith explicó su filosofía de 
liderazgo de manera sencilla: “Les enseño principios correctos y ellos se 
gobiernan a sí mismos.” 

Esta organización no se logra únicamente por una especie de propensión 
espontánea y orientada al servicio propia de los Santos de los Últimos Días 
que simplemente toma forma de manera natural, sino más bien porque la 
autoridad divina fue restaurada en la tierra por medio de mensajeros 
celestiales. “El sacerdocio es el poder central en la Iglesia”, explicó el 
presidente Thomas S. Monson, “y la autoridad mediante la cual la Iglesia es 
administrada”. El sacerdocio es el poder de Dios, delegado al hombre en la 
tierra, para actuar en todas las cosas relacionadas con la salvación de los 
hijos de Dios. No es una persona ni un grupo de personas, en particular 
varones o una administración masculina; más bien, es la autorización divina 
y el principio organizador que debe estar en su lugar si la Iglesia y el reino 
de Dios han de avanzar en la tierra para cumplir con sus propósitos 
preordenados. 

Claramente, la organización actual del sacerdocio no existía en el siglo XIX. 
Entonces, ¿cómo llegamos a este punto? ¿Cómo un joven José Smith—que 
habría tenido mucho más contacto inmediato con un mundo protestante 
(hay poca evidencia de que José tuviera mucho contacto con los católicos 
romanos en su área), una sociedad de personas cuya separación del 
catolicismo romano había resultado en un “sacerdocio de todos los 
creyentes”—llegó a establecer una iglesia tan distinta en su organización de 
la de los metodistas, los bautistas o los presbiterianos? 

El Libro de Mormón y la Organización del Sacerdocio 

El encuentro de José Smith con el Libro de Mormón tuvo un profundo 
efecto en su mentalidad teológica y, en particular, en su eclesiología (su 
estudio de la obra y el funcionamiento de la Iglesia). Consideremos cómo, 

discursosud.com                                                     71 
 

https://discursosud.com/


línea sobre línea, precepto sobre precepto, se dieron a conocer en la 
narración del Libro de Mormón verdades significativas acerca de cómo 
debería organizarse la Iglesia del Señor para llevar a cabo de la mejor 
manera su misión. 

En el primer capítulo del Libro de Mormón, Lehi recibe en visión su 
comisión de llamar al pueblo al arrepentimiento. Ve a las huestes 
celestiales adorando a la Deidad, recibe un libro para leer en el cual 
aprende de la próxima destrucción de Jerusalén a manos de los babilonios, 
y conoce la palabra profética que afirma la venida del Mesías prometido 
dentro de seis siglos. Aunque no se menciona que Lehi recibiera su manto 
profético por la imposición de manos, él asume un papel profético, y como 
José Smith explicó: “Todos los profetas (de la época del Antiguo 
Testamento) tenían el Sacerdocio de Melquisedec.” 

Unos cuarenta años después, Nefi observó: “Y aconteció que yo, Nefi, 
consagré a Jacob y a José [sus hermanos menores], para que fuesen 
sacerdotes y maestros sobre la tierra de mi pueblo” (2 Nefi 5:26; compárese 
con Jacob 1:17–18). Esto no se refiere a que los hermanos de Nefi 
recibieran el sacerdocio menor, o Aarónico, pues no había levitas en la 
colonia lehita. Más bien, se refiere a sus deberes ministeriales dentro del 
sacerdocio mayor, o de Melquisedec. Más tarde, Alma respondió a las 
advertencias proféticas de Abinadí, se separó de la mayoría descarriada y 
estableció una “iglesia en el desierto”. Enseñó y bautizó a más de 
doscientas personas en una parte relativamente escondida del desierto 
llamada Mormón. 

En las aguas de Mormón, su oración bautismal para el primer converso a la 
fe comenzó con estas palabras: “Helam, yo te bautizo, habiendo recibido 
autoridad del Dios Todopoderoso” (Mosíah 18:13; énfasis agregado). Más 
adelante, Jesús instruyó a quien realizara el bautismo a usar las siguientes 
palabras, primero llamando a la persona por su nombre: “Habiendo recibido 
autoridad de Jesucristo, yo te bautizo en el nombre del Padre, y del Hijo, y 
del Espíritu Santo. Amén” (3 Nefi 11:24–25). 

El narrador del registro, Mormón, habiendo recibido él mismo autoridad de 
Dios (Moroni 8:16), escribió que el pueblo fue llamado una iglesia y se 
denominaban a sí mismos como la Iglesia de Dios o la Iglesia de Cristo. 

discursosud.com                                                     72 
 

https://discursosud.com/


Luego añade: “Alma, habiendo recibido autoridad de Dios, ordenó 
sacerdotes; uno por cada cincuenta de ellos.” Además, Alma instruyó a esos 
sacerdotes que “no debían enseñar nada, salvo lo que él había enseñado, y 
lo que había sido hablado por boca de los santos profetas” (Mosíah 18:17–
19; énfasis agregado). 

Más adelante en la historia, sin embargo, otro grupo de personas había sido 
instruido en el evangelio y deseaba entrar en la Iglesia mediante el 
bautismo, “mas no había en la tierra quien tuviese autoridad de Dios” 
(Mosíah 21:33). 

Con el tiempo, Alma y sus seguidores se unieron a un grupo mayor de 
creyentes que eran gobernados por el rey Mosíah. Mosíah, quien servía 
tanto como rey y como sacerdote sobre el pueblo, pareció sentirse 
impresionado con lo que Alma había logrado y le pidió que implementara 
su sistema eclesiástico entre todos los creyentes. Mosíah delegó en Alma el 
oficio de sumo sacerdote, o presidente, de la Iglesia (Mosíah 26:8; Alma 
5:3). “Y aconteció que el rey Mosíah concedió a Alma que estableciera 
iglesias por toda la tierra . . . ; y le dio poder para ordenar sacerdotes y 
maestros sobre cada iglesia. ... Y así, a pesar de haber muchas iglesias, 
todas eran una sola iglesia, sí, aun la iglesia de Dios; porque en todas las 
iglesias no se predicaba nada salvo el arrepentimiento y la fe en Dios” 
(Mosíah 25:19, 22; énfasis agregado). De hecho, “nadie recibía autoridad 
para predicar o enseñar a menos que fuera por [Alma, el sumo sacerdote] 
de parte de Dios. Por tanto, él consagró a todos sus sacerdotes y a todos sus 
maestros; y ninguno fue consagrado a menos que fueran hombres justos. Y 
así velaban por su pueblo, y lo nutrían con cosas que pertenecían a la 
rectitud” (Mosíah 23:17–18). 

Nefi, hijo de Lehi, ya había dejado en claro anteriormente que el bautismo 
era una ordenanza esencial, necesaria para entrar en la Iglesia y el reino de 
Dios. Al hablar del bautismo de Jesús a manos de Juan el Bautista (que él 
había visto en visión), Nefi escribió: “Y ahora, si el Cordero de Dios, siendo 
santo, tuvo necesidad de ser bautizado en agua, para cumplir con toda 
justicia, ¡oh entonces, cuánto más necesitamos nosotros, siendo impuros, 
ser bautizados, sí, en agua! . . . ¿No sabéis que él era santo? Mas, a pesar de 
ser santo, muestra a los hijos de los hombres que, según la carne, se humilla 

discursosud.com                                                     73 
 

https://discursosud.com/


ante el Padre, y da testimonio al Padre de que le obedecería en guardar sus 
mandamientos” (2 Nefi 31:5, 7; véase también vv. 9–12). 

Lo que también resulta claro en el registro nefita-jarédico es la necesidad 
de que las personas sean debidamente ordenadas (2 Nefi 6:2; Alma 5:44; 
6:8; 43:2; Helamán 8:18; Éter 12:10) y que tal ordenación se lleve a cabo 
mediante la imposición de manos. Mormón registró que Alma “ordenó 
sacerdotes y élderes, imponiendo sobre ellos sus manos según el orden de 
Dios, para presidir y velar sobre la iglesia” (Alma 6:1; énfasis agregado). 

Cuando el Señor resucitado apareció a los nefitas, “tocó con su mano a los 
[apóstoles] que había escogido, uno por uno, hasta que los hubo tocado a 
todos, y les habló mientras los tocaba”. Más adelante, ellos testificaron 
“que él les dio poder para dar el Espíritu Santo” (3 Nefi 18:36–37). Después, 
en el relato, Mormón escribe acerca de esta ocasión: “Y [Jesús] los llamó 
por su nombre, diciendo: Invocaréis al Padre en mi nombre, con potente 
oración; y después que hayáis hecho esto tendréis poder, para que a aquel 
sobre quien impongáis vuestras manos, le daréis el Espíritu Santo; y en mi 
nombre se lo daréis, porque así hacen mis apóstoles” (Moroni 2:2). 

Veinte años antes de la venida de Jesús al Viejo Mundo, Nefi, en el Nuevo 
Mundo, enseñaba el evangelio con gran poder, advertía al pueblo de la 
destrucción venidera si no se arrepentían, e incluso manifestaba señales y 
prodigios entre ellos. Sin embargo, la mayoría de sus oyentes 
permanecieron inconversos y rebeldes. Mientras Nefi meditaba en la difícil 
situación de su pueblo, una voz le habló, diciendo: “Bendito eres tú, Nefi, 
por aquellas cosas que has hecho; porque he visto cómo, con incansable 
diligencia, has declarado la palabra.... Y ahora,... te haré poderoso en 
palabra y en obra, en fe y en obras; sí, de modo que todas las cosas serán 
hechas según tu palabra, porque no pedirás lo que sea contrario a mi 
voluntad. He aquí, tú eres Nefi, y yo soy Dios. He aquí,... tendrás poder sobre 
este pueblo.... Te doy poder para que todo cuanto selles en la tierra sea 
sellado en los cielos; y todo cuanto desates en la tierra sea desatado en los 
cielos; y así tendrás poder entre este pueblo” (Helamán 10:4–7; énfasis 
agregado). 

Parece ser que aquí a Nefi se le concede el mismo poder que recibieron 
Pedro y los primeros apóstoles para gobernar la Iglesia: el poder de sellar, 

discursosud.com                                                     74 
 

https://discursosud.com/


es decir, el poder de realizar una ordenanza en la tierra que será reconocida 
y aceptada en los cielos (Mateo 16:18–19; 18:18). Unido a esa idea está el 
hecho de que, en el Libro de Mormón, después de que los Doce nefitas 
hubieron fallecido, “otros discípulos fueron ordenados en lugar de ellos” (4 
Nefi 1:14), estableciendo así, al menos por un tiempo, una sucesión 
apostólica en el Nuevo Mundo, tal como había funcionado en el Viejo 
Mundo cuando Matías fue escogido para suceder a Judas Iscariote (Hechos 
1:15–26). 

Sin duda, la descripción más detallada del sacerdocio en el Libro de 
Mormón se encuentra en Alma 13, justo en medio de una serie de 
ardientes sermones dirigidos a un grupo sumamente inicuo y rebelde. Este 
capítulo habla extensamente de las personas que portan el sacerdocio en 
esta vida, habiendo sido preordenadas para ello en una existencia 
premortal. El orador, Alma, se refirió a los antiguos que habían sido 
ordenados “según el santo orden de Dios”, y que, mediante la obra 
purificadora de la Expiación y por el sacerdocio de Dios, “fueron 
santificados, y sus vestiduras fueron emblanquecidas por la sangre del 
Cordero. Y ahora bien, después de ser santificados por el Espíritu Santo, 
habiendo sido sus vestiduras emblanquecidas, siendo puros y sin mancha 
delante de Dios, no podían contemplar el pecado sino con aborrecimiento; y 
hubo muchos, muchísimos, que fueron purificados y entraron en el reposo 
del Señor su Dios” (Alma 13:11–12). 

Alma utilizó como ejemplo específico de una persona que alcanzó ese nivel 
de santidad al hombre Melquisedec, el rey de Salem y contemporáneo de 
Abraham: “Y aconteció que este Melquisedec fue rey sobre la tierra de 
Salem; y su pueblo se había vuelto fuerte en la iniquidad y en la 
abominación. … Mas Melquisedec, habiendo ejercido una fe poderosa, y 
habiendo recibido el oficio del sumo sacerdocio según el santo orden de 
Dios, predicó el arrepentimiento a su pueblo. Y he aquí, se arrepintieron; y 
Melquisedec estableció la paz en la tierra en sus días. … Y hubo muchos 
antes de él, y también hubo muchos después de él, pero ninguno fue mayor; 
por tanto, de él se ha hecho mención más particular” (Alma 13:17–19). 

 

 

discursosud.com                                                     75 
 

https://discursosud.com/


Construyendo sobre el Fundamento del Libro de Mormón 

En su historia de la Iglesia de 1838, José Smith indicó que el 5 de abril de 
1829 conoció a Oliver Cowdery en Harmony, Pensilvania. Dos días después, 
Oliver comenzó a servir como escriba en la traducción del Libro de 
Mormón, una obra que José había empezado meses antes. “Continuamos 
aún la obra de traducción”, declaró José, “cuando, en el mes siguiente 
(mayo de 1829), cierto día fuimos al bosque a orar e inquirir del Señor 
respecto al bautismo para la remisión de los pecados, que hallamos 
mencionado en la traducción de las planchas. Mientras estábamos así 
ocupados, orando e invocando al Señor, un mensajero del cielo descendió en 
una nube de luz, y habiendo puesto sus manos sobre nosotros, nos ordenó” 
al Sacerdocio Aarónico, o menor (José Smith—Historia 1:68; énfasis 
agregado). 

El mensajero se identificó como Juan el Bautista y explicó que actuaba bajo 
la dirección de Pedro, Santiago y Juan, los antiguos apóstoles, quienes 
vendrían poco después a restaurar el Sacerdocio de Melquisedec, o mayor, 
incluyendo el santo apostolado, que contenía el poder de conferir el don 
del Espíritu Santo y efectuar ordenanzas sagradas y salvadoras. Juan mandó 
a José y a Oliver que se bautizaran y se ordenaran el uno al otro (José 
Smith—Historia 1:70–71). 

En octubre de 1834, Oliver Cowdery describió la venida de Juan el Bautista 
con mucho más detalle en el periódico de la Iglesia en Kirtland, Ohio, el 
Messenger and Advocate. Al hablar de la obra de la traducción, el hermano 
Cowdery afirmó: “¡Estos fueron días nunca de olvidar! Estar bajo el sonido 
de una voz dictada por la inspiración del cielo despertaba la mayor gratitud 
de este corazón.” 

Luego escribió acerca de la parte específica de la narración del Libro de 
Mormón que provocó la mayor curiosidad respecto a las ordenanzas y al 
poder para llevarlas a cabo: “Después de escribir el relato dado del 
ministerio del Salvador al remanente de la descendencia de Jacob en este 
continente, era fácil ver, como el profeta había dicho que sucedería, que las 
tinieblas cubrían la tierra y densa oscuridad las mentes del pueblo. Al 
reflexionar más, era igualmente fácil ver que, en medio de la gran contienda 
y el bullicio en torno a la religión, ninguno tenía autoridad de Dios para 

discursosud.com                                                     76 
 

https://discursosud.com/


administrar las ordenanzas del Evangelio. Pues podría preguntarse: ¿tienen 
los hombres autoridad para ministrar en el nombre de Cristo, cuando niegan 
las revelaciones, siendo que su testimonio no es menos que el espíritu de 
profecía, y su religión basada, edificada y sostenida por revelaciones 
inmediatas en todas las edades del mundo cuando Él ha tenido un pueblo 
sobre la tierra?” 

Al continuar, Oliver describió haber escuchado la voz de Jesucristo y sentir 
después las manos de un ángel, un mensajero celestial, Juan el Bautista, 
sobre sus cabezas: “La seguridad de que estábamos en la presencia de un 
ángel, la certeza de que escuchamos la voz de Jesús y la verdad inmaculada 
tal como fluía de un ser puro, dictada por la voluntad de Dios, es para mí 
indescriptible, y siempre contemplaré esta manifestación de la bondad del 
Salvador con asombro y gratitud mientras se me permita permanecer aquí; 
y en aquellas mansiones donde mora la perfección y nunca entra el pecado, 
espero adorar en aquel día que nunca tendrá fin.” 

En su historia de 1839, el Profeta registró que: “Por algún tiempo habíamos 
hecho de este asunto [la promesa de Juan el Bautista de que el sacerdocio 
mayor sería conferido] un tema de humilde oración, y finalmente nos 
reunimos en la cámara de la casa del hermano [Peter] Whitmer con el fin 
de buscar más particularmente del Señor aquello que ahora tan 
fervientemente deseábamos; y allí, para nuestra indecible satisfacción, 
experimentamos la realidad de la promesa del Salvador: ‘Pedid, y se os 
dará; buscad, y hallaréis; llamad, y se os abrirá’; porque no habíamos 
estado mucho tiempo ocupados en solemne y ferviente oración, cuando 
vino a nosotros la palabra del Señor en aquella cámara, mandándonos que 
yo ordenara a Oliver Cowdery como élder en la Iglesia de Jesucristo, y que 
él también me ordenara a mí para el mismo oficio, y luego que 
ordenáramos a otros para el mismo oficio según se nos diera a conocer de 
tiempo en tiempo. 

Sin embargo, se nos mandó diferir esta ordenación hasta que fuera posible 
reunir a nuestros hermanos que habían sido o que habrían de ser 
bautizados, cuando debíamos tener su consentimiento para proceder de 
esta manera a ordenarnos el uno al otro, y permitirles decidir por voto si 
estaban dispuestos a aceptarnos como maestros espirituales o no. También 

discursosud.com                                                     77 
 

https://discursosud.com/


se nos mandó que bendijéramos el pan y lo partiéramos con ellos, y que 
tomáramos vino, lo bendijéramos y lo bebiéramos con ellos; después de lo 
cual debíamos proceder a ordenarnos mutuamente según el mandamiento, 
luego llamar a tales hombres como el Espíritu indicara y ordenarlos, y 
finalmente atender a la imposición de manos para conferir el don del 
Espíritu Santo.” 

Semanas después de la ordenación recibida el 15 de mayo de 1829 bajo las 
manos de Juan el Bautista, el sacerdocio mayor les fue efectivamente 
conferido (D. y C. 18:9; 27:12). El élder Erastus Snow, del Cuórum de los 
Doce, declaró: “A su debido tiempo, como leemos en la historia que [el 
Profeta José] dejó, Pedro, Santiago y Juan se le aparecieron—fue en un 
período en que eran perseguidos por sus enemigos y tuvieron que viajar 
toda la noche, y al despuntar el nuevo día, cuando estaban cansados y 
agotados, ¿quién habría de aparecerse a ellos sino Pedro, Santiago y Juan, 
con el propósito de conferirles el apostolado, las llaves que ellos mismos 
habían poseído mientras estuvieron en la tierra, las cuales les habían sido 
otorgadas por el Salvador? Este sacerdocio que les fue conferido por esos 
tres mensajeros abarca dentro de sí todos los oficios del sacerdocio, desde el 
más alto hasta el más bajo.” 

En 1848, Oliver Cowdery testificó: “El sacerdocio está aquí. Yo estuve 
presente con José cuando un santo ángel de Dios descendió del cielo y 
confirió o restauró el Sacerdocio Aarónico, y dijo al mismo tiempo que este 
permanecería sobre la tierra mientras la tierra existiera. También estuve 
presente con José cuando el Sacerdocio de Melquisedec fue conferido por 
los santos ángeles de Dios; esto fue aún más necesario para que 
[pudiéramos confirmarnos mutuamente este poder] por la voluntad y 
mandamiento de Dios. Este sacerdocio también permanecerá sobre la tierra 
hasta el último remanente del tiempo.” 

El élder Parley P. Pratt resumió así el proceso mediante el cual los hombres 
mortales fueron nuevamente investidos de autoridad divina, refiriéndose a 
José y a Oliver, “quienes profesan haber recibido su autoridad y sacerdocio, 
o apostolado, por revelación directa de Dios—por la voz de Dios—por el 
ministerio de ángeles—y por el Espíritu Santo.” 

discursosud.com                                                     78 
 

https://discursosud.com/


En los años que siguieron, la Iglesia y su organización fueron 
estableciéndose “mandamiento tras mandamiento, línea sobre línea, un 
poquito aquí, otro poquito allá” (Isaías 28:10). En la organización formal de 
la Iglesia, en Fayette, Nueva York, el 6 de abril de 1830, José Smith fue 
nombrado el primer élder y Oliver Cowdery el segundo élder; en marzo de 
1832 se organizó la Primera Presidencia; en febrero de 1835 se 
establecieron el Cuórum de los Doce Apóstoles y los cuórums de los 
Setenta. En mayo de 1842, José comenzó a entregar a la Iglesia los 
convenios y ordenanzas asociados con el templo y, en conjunto con los ritos 
del templo, comenzó en el otoño de 1843 a conferir a los individuos la 
plenitud de las bendiciones del sacerdocio: el poder que hace de los 
hombres y mujeres reyes y reinas, sacerdotes y sacerdotisas. 

Con la creciente complejidad de la organización de la Iglesia, José el Profeta 
comenzó a enseñar principios de gobierno del sacerdocio, preceptos que 
claramente surgieron de su labor con el Libro de Mormón, conceptos que 
respondieron a las necesidades de la Iglesia en el siglo XIX y que aún hoy 
forman la base del funcionamiento de La Iglesia de Jesucristo de los Santos 
de los Últimos Días. Algunos de estos incluyen los siguientes: 

1. “El Sacerdocio es un principio eterno, y existió con Dios desde la 
eternidad, y existirá hasta la eternidad, sin principio de días ni fin de 
años. Las llaves [el derecho de presidencia, el poder de dirección] 
tienen que ser traídas del cielo siempre que el Evangelio sea 
enviado.” Este sacerdocio fue dado primero a Adán, y el reino de 
Dios fue establecido en aquella edad primitiva. 

2. “Hay dos Sacerdocios mencionados en las Escrituras, a saber, el de 
Melquisedec y el Aarónico o Levítico. Aunque hay dos Sacerdocios, 
el Sacerdocio de Melquisedec abarca al Aarónico o Levítico, y es la 
cabeza principal, y posee la más alta autoridad que corresponde al 
sacerdocio, y las llaves del Reino de Dios en todas las edades del 
mundo hasta la más remota posteridad sobre la tierra; y es el canal 
por el cual todo conocimiento, doctrina, el plan de salvación y todo 
asunto importante es revelado desde el cielo. Su institución fue 
anterior a ‘la fundación de esta tierra.’” 

3. Juan el Bautista poseía las llaves del Sacerdocio Aarónico y fue lo 
que José Smith llamó un “administrador legal” del sacerdocio. Juan 

discursosud.com                                                     79 
 

https://discursosud.com/


enseñó el mismo evangelio y efectuó las mismas ordenanzas que 
aquellos que le sucedieron—Cristo y los apóstoles. 

4. Jesucristo poseía las llaves del Sacerdocio de Melquisedec y 
también fue un administrador legal. Él confirió las llaves del reino a 
Pedro, Santiago y Juan en el Monte de la Transfiguración. 

5. Aunque la Biblia es la palabra de Dios y puede ser confiada como 
guía para nuestras vidas, “no hay salvación entre las dos tapas de la 
Biblia sin un administrador legal.” En otras palabras, aunque los 
relatos de milagros, señales, prodigios y la realización de 
ordenanzas en el Antiguo y el Nuevo Testamento son históricos y 
reales, ellos no transmiten por sí mismos la autoridad necesaria 
para actuar en el nombre del Todopoderoso. 

6. No ha habido ningún cambio en las ordenanzas (ni en la necesidad 
ni en el modo) desde el principio de los tiempos. Adán y Eva fueron 
los primeros cristianos de la tierra. En consecuencia, los profetas 
cristianos han enseñado doctrina cristiana y administrado 
ordenanzas cristianas desde el amanecer del tiempo. “Las 
ordenanzas instituidas en los cielos antes de la fundación del 
mundo, en el sacerdocio, para la salvación de los hombres, no 
deben ser alteradas ni cambiadas. Todos deben ser salvos bajo los 
mismos principios.” Incluso en lo que respecta al templo: “El orden 
de la casa de Dios ha sido, y siempre será, el mismo, aun después de 
que Cristo venga; y después de la conclusión del milenio seguirá 
siendo el mismo; y finalmente entraremos en el reino celestial de 
Dios, y lo disfrutaremos para siempre.” 
Al hablar de Noé, José Smith observó: “Ahora bien, dando por 
sentado que las Escrituras dicen lo que quieren decir, y quieren decir 
lo que dicen, tenemos suficientes bases para seguir adelante y 
probar por la Biblia que el evangelio siempre ha sido el mismo; las 
ordenanzas para cumplir sus requisitos, las mismas; y los oficiales 
para oficiar, los mismos; … por lo tanto, como Noé fue predicador de 
justicia, debe haber sido bautizado y ordenado al sacerdocio por la 
imposición de manos, etc. Porque nadie toma para sí esta honra 
sino el que es llamado por Dios, como lo fue Aarón [Hebreos 5:4].” 

7. Aunque la salvación está en Cristo y su nombre es el único por el 
cual la vida eterna nos llega, las ordenanzas del evangelio no son 

discursosud.com                                                     80 
 

https://discursosud.com/


opcionales: son obligatorias. José declaró: “Todos los hombres que 
lleguen a ser herederos de Dios y coherederos con Jesucristo 
tendrán que recibir la plenitud de las ordenanzas de su reino; y 
aquellos que no reciban todas las ordenanzas se quedarán cortos de 
la plenitud de esa gloria.” Más tarde José añadió: “Con frecuencia 
se hace la pregunta: ‘¿No podemos ser salvos sin pasar por todas 
esas ordenanzas, etc.?’ Yo respondería: No, no la plenitud de la 
salvación.” 

8. Dios obra a través de sus administradores legales en la tierra. Rara 
vez, si es que alguna, se involucrará personalmente en la realización 
de una ordenanza del sacerdocio (sacramento), ni enviará un ángel 
si alguien en la tierra puede llevarla a cabo. “No es de extrañar que 
el ángel le dijera al buen Cornelio que debía enviar por Pedro para 
aprender cómo ser salvo: Pedro podía bautizar, y los ángeles no, 
mientras hubiera oficiales legales en la carne que poseyeran las 
llaves del reino, o la autoridad del sacerdocio. Hay aún otra 
evidencia sobre este punto, y es que el mismo Jesús, cuando se 
apareció a Pablo en su camino a Damasco, no le informó cómo 
podría ser salvo. Él había puesto en la iglesia primeramente 
Apóstoles, y en segundo lugar profetas, para la obra del ministerio, 
… de modo que Pablo no pudo aprender tanto del Señor en lo 
relativo a su deber en la salvación común del hombre, como lo pudo 
de uno de los embajadores de Cristo, llamado con el mismo 
llamamiento celestial del Señor, e investido con el mismo poder de 
lo alto.” 

9. Importa mucho que una ordenanza se realice y que se realice 
correctamente, pero debe hacerse por alguien debidamente 
autorizado. El élder Orson Hyde explicó que los Santos “no 
estaban bajo la necesidad de rastrear hacia atrás el oscuro y 
sangriento cauce de la superstición papal para encontrar su 
autoridad, ni se veían obligados a buscarla entre las nociones 
flotantes y transitorias de los reformadores protestantes; sino 
que Dios ha enviado a su santo ángel directamente desde el 
cielo con este sello y autoridad, y lo ha confirmado sobre los 
hombres con sus propias manos.” 

discursosud.com                                                     81 
 

https://discursosud.com/


José Smith se sintió especialmente atraído por la historia de 
Hechos 19, cuando el apóstol Pablo se encontró con ciertos 
discípulos en Éfeso que afirmaban ser cristianos pero que no 
habían oído nada acerca de la concesión del Espíritu Santo. 
Ellos indicaron que habían sido bautizados “en el bautismo de 
Juan. Entonces dijo Pablo: Juan bautizó con bautismo de 
arrepentimiento, diciendo al pueblo que creyesen en aquel que 
vendría después de él, esto es, en Jesús el Cristo. Cuando 
oyeron esto, fueron bautizados en el nombre del Señor Jesús. Y 
habiéndoles impuesto Pablo las manos, vino sobre ellos el 
Espíritu Santo; y hablaban en lenguas, y profetizaban” 
(Hechos 19:2–6). 
El Profeta de la Restauración explicó respecto a estos 
discípulos de Éfeso que “algún judío sectario había estado 
bautizando como Juan, pero se había olvidado de informarles 
que habría de venir uno después, de nombre Jesucristo, para 
bautizar con fuego y con el Espíritu Santo; lo cual mostró a 
estos conversos que su primer bautismo era ilegal, y cuando 
oyeron esto, fueron bautizados de buena gana.” 
En el diario de Wilford Woodruff, bajo la fecha del 10 de 
marzo de 1844, se registra que José representó el papel de 
Pablo y dijo: “No, Juan no os bautizó, porque él hizo bien su 
obra. Y así Pablo fue y los bautizó, porque él sabía cuál era la 
verdadera doctrina y sabía que Juan no los había bautizado.” 
Mi recitación favorita de esta historia hecha por el Profeta es 
la siguiente: “¿En qué fuisteis bautizados? Y ellos dijeron: En el 
bautismo de Juan. No, no, no, mis amigos; si así hubiera sido, 
habríais oído hablar del Espíritu Santo. Pero habéis sido 
engañados por algún astuto embaucador que vino en el 
nombre de Juan, un impostor. El bautismo de Juan fue válido, 
pero éstos habían sido bautizados por algún impostor.” 

10. Los poderes del sacerdocio trascienden el velo de la muerte y 
continúan en el mundo venidero. Bajo inspiración, José enfrentó 
uno de los problemas más desconcertantes de la historia y la 
teología cristianas: Si en verdad el nombre de Jesucristo es el único 

discursosud.com                                                     82 
 

https://discursosud.com/


nombre por el cual viene la salvación (Hechos 4:12), ¿qué sucede 
entonces con los incontables miles de millones de almas que 
vinieron a la tierra y murieron sin siquiera haber oído de Él, y 
mucho menos tener la oportunidad de recibir Su mensaje de 
salvación? Trataremos este asunto extensamente en el capítulo 14. 

Conclusión 

Hay pocas referencias al sacerdocio en el Antiguo Testamento, excepto en 
cuanto a la consagración de la tribu de Leví y los descendientes de Aarón, 
hermano de Moisés. Sabemos que hubo profetas y hombres santos en el 
Antiguo Testamento, que ellos actuaron como portavoces del convenio y 
bocas de la Deidad hacia el pueblo, y, presumiblemente, que fueron 
llamados por Dios y facultados por Él. Pero en cuanto al cómo y de qué 
manera fueron ordenados, apartados o comisionados, o cómo se 
relacionaban entre sí—como en los días de Jeremías, cuando había muchos 
profetas en la tierra (1 Nefi 1:4)—el registro bíblico guarda silencio. 

El Libro de Mormón, en cambio, es un registro de los tratos de Dios con Sus 
hijos en la antigua América, cuya mayor parte ocurre durante un período 
que corresponde aproximadamente al tiempo de Jeremías a Malaquías, así 
como a los primeros cuatro siglos de la era cristiana. Las referencias al 
sacerdocio, la autoridad, los convenios y las ordenanzas se hallan en todo el 
texto, y uno ve, de hecho, una narración continua que enlaza con el Nuevo 
Testamento. 

El Libro de Mormón contiene ya sea menciones directas de principios 
relacionados con la autoridad divina o alusiones indirectas a ella a lo largo 
de todo el registro. Era inevitable que José Smith y los Santos de los Últimos 
Días comenzaran a ver la historia, las enseñanzas y las prácticas bíblicas a 
través del prisma del Libro de Mormón, y que muchas de estas enseñanzas 
contrastaran fuertemente con un mundo religioso del siglo XIX compuesto 
en gran medida por la idea de un “sacerdocio de todos los creyentes.” 

Además, revelaciones posteriores por medio de José Smith—tal como se 
encuentran en Doctrina y Convenios y en un sorprendente número de 
sermones—ampliaron el fundamento del gobierno del sacerdocio ya 
presente en el Libro de Mormón. 

discursosud.com                                                     83 
 

https://discursosud.com/


Tal como lo describió el élder Jeffrey R. Holland: “El sacerdocio de Dios, con 
sus llaves, sus ordenanzas, su origen divino y su capacidad de sellar en el 
cielo lo que se selle en la tierra, es tan indispensable para la verdadera 
Iglesia de Dios como único en ella, y sin él no habría Iglesia de Jesucristo de 
los Santos de los Últimos Días.” 

El poder que está en nuestro medio en la Iglesia, la autoridad y poder que 
conocemos como el sacerdocio, no se halla en ningún otro lugar. José 
“contó una anécdota de un sacerdote episcopal que dijo poseer el 
Sacerdocio Aarónico, pero no el de Melquisedec, y dio este testimonio de 
que nunca había ‘encontrado al hombre que afirmara poseer el Sacerdocio 
de Melquisedec.’” Nosotros, como Santos de los Últimos Días, creemos que 
vivimos en la dispensación del cumplimiento de los tiempos, un período en 
el cual el Dios del cielo está restaurando verdades de épocas pasadas y 
llevando todas las cosas a su consumación en Cristo (Efesios 1:10). Para los 
primeros Santos, todos los arroyos y ríos del pasado fluían ahora hacia el 
océano de la verdad revelada y del poder divino. José fue autorizado para 
establecer el reino de Dios en la tierra y para facultar a sus ciudadanos a 
continuar la obra de salvación mucho después de que él, el fundador, 
hubiera partido a recibir su recompensa. 

  

discursosud.com                                                     84 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 5 
La Obra del Espíritu Santo 

 

 

Harmony, Pensilvania, abril de 1829. Aun antes de la organización formal 
de la Iglesia restaurada en abril de 1830, el Señor había dado revelaciones 
al Profeta José Smith en cuanto a asuntos tales como la traducción del Libro 
de Mormón y la “maravillosa obra” que estaba a punto de salir a luz (DyC 3; 
5; 17). Oliver Cowdery había llegado a Harmony, Pensilvania, el 5 de abril de 
1829 para conocer al Profeta, y para el 7 de abril ya estaba trabajando 
como escriba para José, el traductor. Durante abril y hasta octubre, se 
recibieron varias instrucciones divinas que tenían que ver con la recepción 
de la revelación misma: cómo debía recibirse, a través de quién debían venir 
las revelaciones para la Iglesia, y cómo la revelación personal debía 
obtenerse y comprenderse (DyC 6; 8–9; 11; 28; 43). Además, en los meses y 
años que siguieron, José y los Santos llegaron a conocer el papel vital del 
Espíritu como el Santificador, el agente del nuevo nacimiento, el medio por 
el cual los pecados son remitidos y las almas humanas son purificadas, y 
mediante el cual vienen los dones y los frutos del Espíritu. 

El apóstol Pablo enseñó con poder que las cosas de Dios solo pueden 
recibirse y valorarse por medio del poder del Espíritu de Dios, lo que 
conocemos como el don del Espíritu Santo. En verdad, la única manera de 
obtener lo que Pablo llamó “la mente de Cristo” es a través de este Espíritu 
(1 Corintios 2:11–14, 16). 

La traducción de José Smith del Libro de Mormón, junto con su recepción 
de muchas revelaciones, deja absolutamente claro que otra de las obras del 
Espíritu Santo es la de limpiar y purificar el alma humana. Dado que el 
Espíritu Santo es tanto un revelador como un santificador, en este capítulo 
nos ocuparemos de lo que el Profeta José Smith aprendió y luego enseñó a 
los Santos de los Últimos Días acerca de estas dos funciones vitales. 

 

discursosud.com                                                     85 
 

https://discursosud.com/


El Espíritu de la Revelación 

“La salvación no puede venir sin revelación,” enseñó el hermano José. “Es 
vano que cualquiera ministre sin ella.” Por lo tanto, no debería sorprender a 
los Santos de los Últimos Días saber que cuando llegó plenamente el tiempo 
de la prometida restauración de todas las cosas, cuando amaneció el 
glorioso día de la restauración, fue necesario que Dios diera a conocer, por 
medio de Su profeta escogido, una multitud de verdades pertinentes. Y no 
la menor de estas fue la naturaleza y el alcance de la revelación misma: de 
dónde proviene, la manera en que debe recibirse y cómo debe entenderse. 
Así, numerosos pasajes en Doctrina y Convenios describen—algunos casi 
como un comentario incidental—lo que debemos hacer para calificarnos 
para los dones y la guía del tercer miembro de la Trinidad. Quedó en manos 
de José Smith anunciar a un mundo incrédulo, como escribió Joseph 
Fielding McConkie, “que ese mismo Dios que habló con tanta libertad en 
tiempos pasados no solo podía hablar, sino que había vuelto a hablar, y que 
la promesa de Santiago de que cualquiera que buscara la sabiduría de lo 
alto con fe aún tenía derecho a recibirla.” 

Revelación para la Iglesia 

La Iglesia restaurada tenía menos de seis meses de existencia cuando 
surgieron dificultades relacionadas con la revelación. “El hermano Hiram 
Page tenía en su posesión cierta piedra”, registró el Profeta José, “por la 
cual había obtenido dos revelaciones, concernientes a la edificación de Sion, 
el orden de la Iglesia, etc., todas las cuales estaban enteramente en 
desacuerdo con el orden de la casa de Dios, tal como se establece en el 
Nuevo Testamento, así como en nuestras revelaciones recientes.” 

Al describir este incidente, Newel Knight observó que “incluso Oliver 
Cowdery y la familia Whitmer habían prestado atención a ellas. … José 
estaba perplejo y apenas sabía cómo afrontar esta nueva dificultad. Esa 
noche ocupé la misma habitación que él —continuó el hermano Knight— y 
la mayor parte de la noche se pasó en oración y súplica. Después de mucho 
esfuerzo con estos hermanos, se convencieron de su error y lo confesaron, 
renunciando a las revelaciones [de Page] por no ser de Dios.” Fue a causa de 
las pretensiones de Hiram Page de recibir revelación para la Iglesia que el 

discursosud.com                                                     86 
 

https://discursosud.com/


Señor habló por medio de José Smith a Oliver Cowdery, dando lo que hoy 
conocemos como la sección 28 de Doctrina y Convenios: 

“He aquí, te digo, Oliver, que se te dará que seas escuchado por la iglesia en 
todas las cosas que les enseñes por medio del Consolador, en cuanto a las 
revelaciones y mandamientos que yo he dado.” 

“Mas he aquí, en verdad, en verdad te digo, que nadie será designado para 
recibir mandamientos y revelaciones en esta iglesia, excepto mi siervo José 
Smith, hijo, porque él los recibe así como Moisés” (DyC 28:1–2). 

Unos cinco meses después, otro episodio provocó una directiva similar de 
parte del Señor. Una cierta señora Hubble, presumiblemente una reciente 
conversa a la Iglesia, “profesaba ser profetisa del Señor y decía tener 
muchas revelaciones, y sabía que el Libro de Mormón era verdadero, y que 
llegaría a ser maestra en la Iglesia de Cristo. Ella aparentaba ser muy 
santurrona y engañó a algunos que no pudieron discernir su hipocresía; 
otros, sin embargo, tenían el espíritu de discernimiento, y sus necedades y 
abominaciones fueron puestas de manifiesto.” 

Una vez más, en respuesta a este incidente, el Señor habló de José Smith 
como “aquel a quien he designado para que reciba mandamientos y 
revelaciones de mi mano. Y esto lo sabréis de cierto: que no hay otro 
designado para que reciba mandamientos y revelaciones hasta que él sea 
quitado, si permanece en mí.” Y luego, al resumir el curso que los Santos 
debían seguir en aquel día y por siempre, el Maestro dijo: “Y esta será una 
ley para vosotros: que no recibáis las enseñanzas de ninguno que venga 
ante vosotros como revelaciones o mandamientos; y esto os doy para que 
no seáis engañados, para que sepáis que no son de mí” (DyC 43:2–3, 5–6). 

José enseñó un principio vital. Si se entendiera correctamente, gran parte 
de la confusión que a menudo surge cuando aparece alguna nueva 
enseñanza, interpretación o supuesta revelación no existiría. Él dijo: “Os 
informaré que es contrario a la economía de Dios que algún miembro de la 
Iglesia, o cualquier persona, reciba instrucciones para aquellos que están en 
autoridad, más altos que ellos mismos.” Explicó que “si alguna persona 
tiene una visión o una visitación de un mensajero celestial, debe ser para su 

discursosud.com                                                     87 
 

https://discursosud.com/


propio beneficio o instrucción; porque los principios fundamentales, el 
gobierno y la doctrina de la Iglesia están investidos en las llaves del reino.” 

En otra ocasión señaló que es el “privilegio de cualquier oficial en esta 
Iglesia obtener revelaciones, en la medida en que se relacionen con su 
llamamiento y deber particular en la Iglesia.” 

El principio es claro y la doctrina cierta: solo el Presidente de la Iglesia—el 
profeta, vidente y revelador de la Iglesia—tiene el derecho de recibir 
dirección divina para toda la Iglesia, pues él es la persona a quien el Señor 
inspirará “para mover la causa de Sion con poderoso poder para bien” (DyC 
21:7). “Él solo”, explicó el presidente J. Reuben Clark, “tiene el derecho de 
recibir revelaciones para la Iglesia, ya sean nuevas o enmendatorias, o de 
dar interpretaciones autorizadas de las Escrituras que sean vinculantes para 
la Iglesia, o de cambiar en cualquier manera las doctrinas existentes de la 
Iglesia. Él es el único portavoz de Dios en la tierra para La Iglesia de 
Jesucristo de los Santos de los Últimos Días, la única iglesia verdadera. Solo 
él puede declarar la mente y la voluntad de Dios a Su pueblo.” 

Este principio y práctica aseguran ortodoxia, constancia y consistencia en la 
Iglesia y el reino de Dios, una institución guiada y dirigida por Aquel cuya 
“casa es una casa de orden” (DyC 132:8). 

Revelación para el Individuo 

“Ningún hombre puede recibir el Espíritu Santo,” explicó el hermano José, 
“sin recibir revelaciones,” porque “el Espíritu Santo es un revelador.” Sobre 
la base del fundamento establecido por su tío profeta, José F. Smith enseñó 
que “cada individuo en la Iglesia tiene tanto derecho a gozar del espíritu de 
revelación y de la comprensión de Dios que ese espíritu le otorga, para su 
propio bien, como lo tiene el obispo para capacitarlo a presidir sobre su 
barrio.” En consecuencia, no debería sorprendernos encontrar en las 
primeras revelaciones varias instrucciones que detallan cómo y de qué 
manera Dios puede elegir hablar a Sus hijos. 

Un importante entendimiento relacionado con el espíritu de revelación le 
fue dado a Oliver Cowdery en abril de 1829. Él deseaba traducir y así hacer 
algo más que actuar como escriba del Profeta en la obra con las planchas de 

discursosud.com                                                     88 
 

https://discursosud.com/


oro. Se le dijo: “Oliver Cowdery, en verdad, en verdad te digo, que tan 
ciertamente como vive el Señor, que es tu Dios y tu Redentor, así recibirás 
conocimiento de todas las cosas que pidas con fe, con corazón sincero. … Sí, 
he aquí, te diré en tu mente y en tu corazón, por medio del Espíritu Santo, 
que vendrá sobre ti y que morará en tu corazón. Ahora bien, he aquí, este es 
el espíritu de revelación; he aquí, este es el espíritu por el cual Moisés 
condujo a los hijos de Israel a través del mar Rojo sobre tierra seca” (DyC 
8:1–3; énfasis agregado). Esto es información significativa. Moisés fue la 
cabeza de una dispensación. De él, Jehová dijo a Aarón y a Miriam: “Si hay 
entre vosotros profeta de Jehová, le apareceré en visión, en sueños hablaré 
con él. No así a mi siervo Moisés, que es fiel en toda mi casa. Cara a cara 
hablaré con él” (Números 12:6–8; compárese con Éxodo 33:11). Sin 
embargo, la revelación a Oliver Cowdery indica que Moisés—como todos 
los profetas y, de hecho, potencialmente todos los hombres y mujeres—
caminaba y era guiado con mayor frecuencia y certeza por la luz bondadosa 
y los susurros del Espíritu Santo. Fue mediante esos pensamientos (en su 
mente) y sentimientos (en su corazón) que Moisés supo que debía abrir el 
mar Rojo y permitir que los hijos de Israel cruzaran en tierra seca. 

Al comentar estos versículos en Doctrina y Convenios, José McConkie 
escribió: “Observamos que ni [Oliver] ni José debían experimentar ninguna 
suspensión de sus facultades naturales en el proceso de obtener revelación. 
Muy al contrario, sus corazones y sus mentes debían ser precisamente los 
medios a través de los cuales llegara la revelación. Los profetas no son 
cascarones vacíos por los cuales resuena la voz del Señor, ni son dispositivos 
mecánicos de grabación; los profetas son hombres de pasión, sentimiento e 
intelecto. Uno no suspende su albedrío, mente o espíritu en el servicio de 
Dios. Es… con el corazón, el poder, la mente y las fuerzas que se nos ha 
pedido servir, y en nada es esto más evidente que en el recibir revelación. 
No hay adoración ni servicio sin entendimiento en el reino de los cielos.” 

En cierto sentido, la mente y el corazón sirven como una especie de 
contrapeso, un sistema de testigos, un medio por el cual uno no puede ser 
engañado ni inducido a confiar su salvación eterna únicamente a los 
procesos racionales o únicamente a los sentimientos y emociones. 

discursosud.com                                                     89 
 

https://discursosud.com/


En cuanto a la manera en que obra el Espíritu de Dios y a cómo las cosas 
vienen a la mente, casi siempre una revelación de Dios será racional, tendrá 
sentido, estará en armonía con las normas e ideales comúnmente 
aceptados establecidos por Dios y Sus profetas, así como con las leyes de la 
tierra. “En la Iglesia,” señaló el presidente Boyd K. Packer, “no estamos 
exentos del sentido común. Desde el principio puedes saber que no serás 
inspirado por ninguna fuente justa a robar, a mentir, a hacer trampa, ni a 
unirte con nadie en cualquier tipo de transgresión moral.” 

Sí, Dios mandó a Abraham sacrificar a Isaac y a Nefi matar a Labán, pero 
estos fueron casos raros, y tanto Abraham como Nefi eran profetas y 
videntes; ellos conocían la voz del Señor de manera implícita y podían 
conversar con el Espíritu, que se había convertido en un compañero 
constante. Nos conviene ceñirnos a la regla y dejar la excepción a Dios y a 
Sus profetas. El Señor no revelará a un miembro individual de la Iglesia 
nada que esté en desacuerdo con la ley, el orden y el buen juicio, ni en 
conflicto con el orden de la Iglesia. 

En cuanto a cómo puede venir la revelación a través de la mente, el Profeta 
declaró: “Una persona puede beneficiarse al notar la primera insinuación 
del espíritu de revelación; por ejemplo, cuando sientes inteligencia pura 
fluyendo en ti, puede darte repentinos destellos de ideas, de modo que al 
notarlo, puedes verlas cumplirse ese mismo día o pronto; es decir, aquellas 
cosas que fueron presentadas a tu mente por el Espíritu de Dios se 
cumplirán; y así, al aprender a reconocer y comprender al Espíritu de Dios, 
puedes crecer en el principio de la revelación, hasta llegar a ser perfecto en 
Cristo Jesús.” 

En cuanto a los sentimientos, el presidente Ezra Taft Benson enseñó: 
“Escuchamos las palabras del Señor más a menudo como un sentimiento. Si 
somos humildes y sensibles, el Señor nos inspirará a través de nuestros 
sentimientos. Por eso los impulsos espirituales en ocasiones nos conmueven 
hasta un gran gozo, a veces hasta las lágrimas. … El Espíritu Santo hace que 
nuestros sentimientos sean más tiernos. Nos sentimos más caritativos y 
compasivos. Estamos más calmados. Tenemos una mayor capacidad de 
amar. Las personas quieren estar cerca de nosotros porque nuestro mismo 
semblante irradia la influencia del Espíritu.” 

discursosud.com                                                     90 
 

https://discursosud.com/


Uno de los aspectos preciosos, pero a menudo pasados por alto, de la 
revelación a través de nuestros sentimientos es la paz. En cierto sentido, 
estar en paz es haber recibido una revelación significativa: tener la 
conciencia interior de que Dios está complacido con la vida de uno y que el 
curso trazado por el individuo está en armonía con la voluntad divina (DyC 
59:23). En otro sentido, la paz es un medio mediante el cual el Señor 
responde a las peticiones y contesta las oraciones. 

“Bendito eres tú,” dijo el Salvador a Oliver Cowdery, “por lo que has hecho; 
porque has inquirido de mí [respecto a la veracidad de la Restauración], y he 
aquí, cuantas veces has inquirido has recibido instrucción de mi Espíritu. … 
He aquí, sabes que has inquirido de mí y yo iluminé tu mente; y ahora te 
digo estas cosas para que sepas que has sido iluminado por el Espíritu de 
verdad.” 

El Señor continuó con sus instrucciones y una invitación: “De cierto, de 
cierto te digo, que si deseas un testimonio adicional, recuerda la noche en 
que clamaste a mí en tu corazón, para que supieras acerca de la veracidad 
de estas cosas” (DyC 6:14–15, 22). Esa es una referencia a la ocasión en 
que, mientras residía en la casa de José Smith padre, Oliver había inquirido 
del Señor acerca de la veracidad de las afirmaciones de la familia en cuanto 
a José hijo y la aparición del Libro de Mormón. Esta información se halla en 
la primera historia (1832) preparada por el Profeta José. El relato habla de 
que el Profeta recibió nuevamente las planchas después de haber sido 
reprendido por Dios por haber permitido que se perdieran las 116 páginas 
del manuscrito. “Después de mucha humildad y aflicción de alma, las 
obtuve de nuevo, cuando el Señor se apareció a un joven llamado Oliver 
Cowdery y le mostró en visión las planchas y también la verdad de la obra y 
lo que el Señor estaba por hacer por medio de mí, su indigno siervo.” “¿No 
hablé paz a tu mente respecto al asunto?” preguntó el Señor a Oliver. 
“¿Qué mayor testimonio puedes tener que el de Dios?” (DyC 6:23). 

Una de las claves de la revelación individual es la revelación institucional. Es 
decir, las Sagradas Escrituras pueden llegar a ser tanto el medio por el cual 
Dios nos habla como también el mensaje para nosotros. Muchas respuestas 
a los desafíos personales y familiares se encuentran en los principios 
inspirados enseñados y en las conmovedoras historias relatadas dentro de 

discursosud.com                                                     91 
 

https://discursosud.com/


las obras canónicas. Además, la Escritura es, en cierto sentido, un 
sacramento: una vía sagrada, un canal por el cual somos acercados a Dios. 
El élder Robert D. Hales enseñó: “Cuando queremos hablar con Dios, 
oramos. Y cuando queremos que Él nos hable a nosotros, buscamos en las 
Escrituras, porque Sus palabras son pronunciadas por medio de Sus 
profetas.” 

José Smith aprendió línea sobre línea, y enseñó a los Santos que las 
respuestas divinas al buscador de la verdad que ora con humildad son 
muchas y variadas, al igual que las formas en que esas respuestas pueden 
llegar: una aparición personal del Señor (DyC 110:1–10); apariciones 
personales de otros mensajeros celestiales (DyC 110:11–15; 128:20); una 
visión (DyC 76; 137; 138); la voz de Dios (DyC 128:21); el Urim y Tumim (DyC 
3; 6; 11; 14); la voz apacible y delicada (DyC 85:6); y el Espíritu Santo 
hablando a nuestra mente y a nuestro corazón (DyC 8:2–3; 9:7–9; 128:1). 

Sería un error que los Santos de los Últimos Días supusieran que las 
respuestas y confirmaciones vienen solo de una manera—como, por 
ejemplo, un ardor en el pecho. El Señor desea comunicarse con Sus hijos y 
elegirá el medio que más claramente y persuasivamente transmita Sus 
santas palabras y Su perfecta voluntad a quienes lo buscan con diligencia 
(DyC 1:24; compárese con 2 Nefi 4:15). “Si pides,” declara la promesa, 
“recibirás revelación sobre revelación, conocimiento sobre conocimiento, a 
fin de que conozcas los misterios y las cosas pacíficas—lo que produce gozo, 
lo que produce vida eterna” (DyC 42:61). 

“Creemos todo lo que Dios ha revelado, todo lo que actualmente revela, y 
creemos que aún revelará muchas cosas grandes e importantes relativas al 
Reino de Dios” (Artículos de Fe 1:9). Esta declaración de fe es tan verdadera 
para los individuos como lo es para la Iglesia institucional. 

José Smith, el Profeta, corrió el velo, giró la llave y abrió la puerta para 
aquellos que con sinceridad y empeño desean conocer la mente y la 
voluntad del Señor su Dios y oír Su voz. Hay grandes e importantes cosas 
que serán dadas a conocer a aquellos Santos de los Últimos Días que 
buscan, meditan y oran. El Señor “no hace acepción de personas” (Hechos 
10:34; Romanos 2:11; Colosenses 3:25). Él no bendice solo a los que ocupan 
oficios, ni confiere conocimiento de lo alto únicamente a los llamados a 

discursosud.com                                                     92 
 

https://discursosud.com/


dirigir el destino de Su Iglesia y reino. El mismo Profeta observó: “Dios no 
ha revelado cosa alguna a José que no la dé a conocer también a los Doce, y 
aun el más pequeño de los Santos puede conocer todas las cosas tan pronto 
como sea capaz de sobrellevarlas.” 

Algún tiempo después de su muerte, José Smith se apareció a Brigham 
Young y le dio instrucciones claras y específicas acerca de por qué los 
miembros de la Iglesia deben esforzarse por adquirir y conservar el Espíritu 
del Señor: “Di al pueblo que sea humilde y fiel, y asegúrate de que 
mantenga el Espíritu del Señor, y éste los guiará correctamente. … Ellos 
pueden distinguir el Espíritu del Señor de todos los demás espíritus; les 
susurrará paz y gozo a sus almas; quitará la malicia, el odio, la contienda y 
todo mal de sus corazones; y todo su deseo será hacer el bien, producir 
rectitud y edificar el reino de Dios. … Asegúrate de decir al pueblo que 
conserve el Espíritu del Señor; y si lo hacen, se hallarán a sí mismos tal como 
fueron organizados por nuestro Padre en los cielos antes de venir al 
mundo.” 

José repitió: “Di al pueblo que se asegure de mantener el Espíritu del Señor y 
seguirlo, y éste los conducirá correctamente.” Dios habló a José Smith y a 
través de él. Se puede comenzar a captar, al menos en parte, cuán familiar 
llegó a ser el Profeta con las cosas de Dios al reflexionar seriamente en esta 
declaración suya: “Es mi meditación durante todo el día, y más que mi 
alimento y bebida, saber cómo haré que los Santos de Dios comprendan las 
visiones que se suceden como una ola desbordante ante mi mente.” 

Al aprender el espíritu de revelación, los Santos aprendieron también que 
aquellos que rechazan o niegan nuevas visiones, nueva revelación, incluso 
nueva escritura, en realidad no conocen al Dios al que afirman adorar. 
Moroni enseñó: 

“Y además hablo a vosotros que negáis las revelaciones de Dios, y decís que 
se han acabado, que ya no hay revelaciones, ni profecías, ni dones; … He 
aquí, os digo que el que niegue estas cosas no conoce el evangelio de Cristo; 
sí, no ha leído las Escrituras; y si las ha leído, no las entiende” (Mormón 9:7–
8). 

discursosud.com                                                     93 
 

https://discursosud.com/


El presidente Henry B. Eyring hizo esta observación: “Más que de cualquier 
otro profeta, tenemos de José Smith un registro claro y extenso de cómo 
podemos comunicarnos con Dios. Gracias al ejemplo y enseñanza de José, 
yo puedo oír lo que Dios quiere que oiga de un profeta viviente, de un obispo 
de mi barrio, de un maestro orientador, de un niño que hace una pregunta 
en mi hogar, o de una impresión a mi corazón y mente mientras oro. 

Tu problema y el mío no es lograr que Dios nos hable; pocos de nosotros 
hemos llegado al punto en que Él se haya visto obligado a apartarse de 
nosotros. Nuestro problema es escuchar. El Profeta José es nuestro gran 
ejemplo en ese arte.” 

El ruego de muchos en nuestros días, dijo José Smith, “es que no tenemos 
derecho a recibir revelaciones; pero si no recibimos revelaciones,” afirmó, 
“no tenemos los oráculos de Dios; y si no tienen los oráculos de Dios, no son 
el pueblo de Dios.” En ese sentido, recibir revelación no es meramente lo 
que los Santos de Dios pueden hacer; es lo que deben hacer. Es nuestro 
deber y obligación, nuestro derecho de nacimiento espiritual. 

Nuevo Nacimiento 

Vino de noche a Jesús un hombre llamado Nicodemo, un “principal entre los 
judíos”, presumiblemente un miembro del Sanedrín, un hombre que era un 
“maestro en Israel”, es decir, un maestro reconocido o un erudito entre los 
judíos. Él y otros habían quedado impresionados con los milagros de Jesús. 
Dijo: “Rabí, sabemos que has venido de Dios como maestro; porque nadie 
puede hacer estas señales que tú haces, si no está Dios con él.” Entonces 
Jesús hizo dos cosas. Primero, señaló a Nicodemo que se requería más de él 
que un mero reconocimiento verbal de Jesús como hacedor de milagros. 
Segundo, anticipó la pregunta no formulada que debía de rondar en la 
mente de Nicodemo, a saber: “¿Qué debo hacer para heredar la vida 
eterna?” Jesús respondió: “De cierto, de cierto te digo, que el que no naciere 
de nuevo, no puede ver el reino de Dios” (Juan 3:1–3; énfasis agregado). 

Esto no era una idea nueva, ni un concepto novedoso revelado por primera 
vez, pues la doctrina del nuevo nacimiento era tan antigua como el mundo. 
Dios había enseñado esta verdad a Adán y Eva (Moisés 6:58–59), así como a 
Jeremías (Jeremías 31:33) y a Ezequiel (Ezequiel 36:25–26), y sin duda a 

discursosud.com                                                     94 
 

https://discursosud.com/


todos los profetas. Ya fuera que Nicodemo no entendiera lo que Jesús 
enseñaba, o que buscara prolongar una conversación interesante, 
preguntó: “¿Cómo puede un hombre nacer siendo viejo? ¿Puede acaso 
entrar por segunda vez en el vientre de su madre, y nacer?” (Juan 3:4). Jesús 
respondió a las preguntas de Nicodemo: “De cierto, de cierto te digo, que el 
que no naciere de agua y del Espíritu, no puede entrar en el reino de Dios” 
(Juan 3:5; énfasis agregado). 

En los primeros días de la Restauración, el mundo cristiano estaba dividido 
en cuanto a este asunto del nuevo nacimiento, muy parecido a cómo se 
encuentra dividido hoy. Un gran segmento del cristianismo creía entonces, 
y aún cree ahora, que nacer de nuevo consiste en tener una experiencia 
espiritual personal con Jesús, en convertirse, en ser salvo, en aceptarlo 
como Señor y Salvador. Otro segmento aún mayor del cristianismo sostiene 
que nacer de nuevo consiste en recibir los sacramentos (ordenanzas) 
prescritos por la iglesia. 

¿Y qué creen los Santos de los Últimos Días? ¿Es suficiente recibir la 
revelación, la convicción espiritual de que Dios vive, que Jesús es el Cristo y 
que el evangelio de Jesucristo ha sido restaurado en la tierra en su plenitud 
por medio de un profeta moderno? ¿O basta con recibir las ordenanzas 
debidas? 

El Profeta José Smith declaró de manera sencilla pero poderosa que: “Nacer 
de nuevo viene por el Espíritu de Dios mediante las ordenanzas.” José 
explicó en otra ocasión que una cosa es ver el reino de Dios y otra distinta 
es entrar en ese reino. Una persona debe tener un “cambio de corazón” 
para ver el reino; es decir, debe ser despertada espiritualmente para 
reconocer que La Iglesia de Jesucristo es la depositaria de la plenitud del 
evangelio y de la autoridad del sacerdocio necesaria para efectuar las 
ordenanzas establecidas; y debe reconocer que la plenitud de la salvación 
se obtiene mediante la aceptación y participación en esos principios y 
ordenanzas. 

Además, enseñó el Profeta, una persona debe “suscribir los artículos de 
adopción”—los primeros principios y ordenanzas del evangelio, que son los 
medios por los cuales los individuos son adoptados en la familia del Señor 
Jesucristo—para poder entrar en el reino. 

discursosud.com                                                     95 
 

https://discursosud.com/


Un hombre escuchó a José Smith disertar sobre la doctrina del nuevo 
nacimiento tal como se presenta en el capítulo 3 de Juan. José señaló que el 
nacimiento mencionado en Juan 3:3 “no era el don del Espíritu Santo, el 
cual se prometía después del bautismo, sino una porción del espíritu que 
acompañaba la predicación del evangelio por los élderes de la Iglesia. La 
gente [que investigaba la Iglesia] se preguntaba por qué no había 
comprendido antes las claras declaraciones de las Escrituras, tal como los 
élderes las explicaban, ya que las habían leído cientos de veces. Cuando 
ahora leían la Biblia, era un libro nuevo para ellos. Eso era nacer de nuevo 
para ver el Reino de Dios. No estaban dentro de él, pero podían verlo desde 
afuera, lo cual no podían hacer hasta que el Espíritu del Señor quitó el velo 
de sus ojos. Era un cambio de corazón, pero no de estado; estaban 
convertidos, pero aún en sus pecados. Aunque Cornelio [en Hechos 10] 
había visto a un santo ángel, y al predicar Pedro el Espíritu Santo fue 
derramado sobre él y sobre su casa, solo habían nacido de nuevo para ver el 
Reino de Dios. Si no hubieran sido bautizados después, no se habrían 
salvado.” 

Los Santos de los Últimos Días, así como otros cristianos, hablan en 
ocasiones de “tener nuestros pecados lavados” en las aguas del bautismo. 
Sin embargo, esta es una expresión figurada para describir el proceso más 
amplio y completo mediante el cual los pecados de una persona son 
remitidos por el Salvador y ésta es colocada en la debida condición delante 
de Dios (siendo justificada). 

Nefi, hijo de Lehi, ofreció la perspectiva más precisa. Habiendo visto y 
hablado del bautismo de Jesús a manos de Juan el Bautista y habiendo 
enseñado acerca del camino angosto hacia la salvación prescrito por Cristo, 
Nefi aconsejó a su pueblo y a nosotros: “Por tanto, haced las cosas que os 
he dicho que he visto que vuestro Señor y vuestro Redentor haría; porque 
por esta causa me han sido mostradas, para que sepáis la puerta por la cual 
debéis entrar. Porque la puerta por la cual debéis entrar es el 
arrepentimiento y el bautismo por agua; y luego viene la remisión de 
vuestros pecados por fuego y por el Espíritu Santo” (2 Nefi 31:17; énfasis 
agregado). 

discursosud.com                                                     96 
 

https://discursosud.com/


En armonía con ese consejo y esa aclaración, el vidente de los últimos días 
explicó: “Lo mismo da bautizar a un saco de arena que a un hombre, si no se 
hace con miras a la remisión de los pecados y a recibir el Espíritu Santo.” 

El bautismo por agua no es más que la mitad de un bautismo, y no vale de 
nada sin la otra mitad—es decir, el bautismo del Espíritu Santo. 

En verdad, elegir a Cristo es elegir ser cambiado. El presidente Thomas S. 
Monson explicó: “Aquellos que han sentido el toque de la mano del 
Maestro, de alguna manera no pueden explicar el cambio que llega a sus 
vidas. Surge el deseo de vivir mejor, de servir fielmente, de andar 
humildemente y de vivir más como el Salvador.” Estos han “vislumbrado las 
promesas de la eternidad.” 

Dones del Espíritu 

Como mencionamos anteriormente, Sidney Rigdon y Alexander Campbell 
finalmente se separaron a causa de sus diferencias doctrinales. Sidney 
sentía, por ejemplo, que la Iglesia del Señor debía vivir de acuerdo con el 
modelo establecido en el libro de Hechos—el pueblo debía tener todas las 
cosas en común (véase 2:44). Otro punto de diferencia fue sobre los dones 
espirituales: Sidney insistía en que incluso Jesús mismo había prometido 
que las señales seguirían a los que creyeran. Campbell, más inclinado a 
establecer la racionalidad de la fe cristiana, no estaba dispuesto a insistir en 
los dones espirituales. 

Un popular predicador metodista itinerante llamado Peter Cartwright relató 
una conversación que tuvo con José Smith en Nauvoo: “Él [José] creía que, 
entre todas las iglesias del mundo, la metodista era la que estaba más cerca 
de la verdad. Pero ellos se habían quedado cortos al no reclamar el don de 
lenguas, de profecía y de milagros, y entonces citó una serie de Escrituras 
para probar que su posición era correcta. … ‘En verdad,’ dijo José, ‘si los 
metodistas avanzaran uno o dos pasos más, conquistarían el mundo. 
Nosotros, los Santos de los Últimos Días, somos metodistas en cuanto ellos 
han llegado, solo que hemos avanzado más allá.’” 

Cuando el élder Parley P. Pratt publicó uno de los primeros tratados 
extensos sobre el mormonismo, A Voice of Warning (1837), abordó primero 

discursosud.com                                                     97 
 

https://discursosud.com/


la apostasía de la Iglesia cristiana primitiva y, por ende, la manera en que 
Dios comenzaría a restaurar la plenitud del evangelio. Señaló que los oficios 
de la Iglesia meridiana “consistían en apóstoles, profetas, evangelistas, 
pastores y maestros, todos inspirados y puestos en la Iglesia por el Señor 
mismo para la edificación de los santos, para la obra del ministerio, etc. Y 
debían continuar en la Iglesia, dondequiera que se encontrara, hasta que 
todos llegaran a la unidad de la fe y a la medida de la estatura de la 
plenitud de Cristo” [véase Efesios 4:11–14]. 

“En segundo lugar,” explicó el élder Pratt, “los dones del Espíritu, que 
algunos llaman sobrenaturales, eran los poderes y bendiciones que 
pertenecían a ese convenio dondequiera que existiera, entre judíos o 
gentiles, mientras el convenio estuviera en vigor. … Y debió de ser por la 
ruptura de ese convenio que se perdieron.” 

En noviembre de 1839, cuando José Smith y Elías Higbee fueron 
preguntados por el presidente Martin Van Buren en qué difería el 
mormonismo de otras denominaciones cristianas, el Profeta respondió que 
los Santos diferían en el modo de bautismo y en el don del Espíritu Santo 
mediante la imposición de manos. Todas las demás consideraciones, 
declaró José, están “contenidas en el don del Espíritu Santo.” 

En un editorial publicado en el Times and Seasons, José explicó por qué este 
era el caso: “No es de sorprender que los hombres sean, en gran medida, 
ignorantes de los principios de la salvación, y más especialmente de la 
naturaleza, oficio, poder, influencia, dones y bendiciones del don del Espíritu 
Santo, cuando consideramos que la familia humana ha estado envuelta en 
densas tinieblas e ignorancia durante muchos siglos, sin revelación ni 
criterio justo [por el cual] llegar al conocimiento de las cosas de Dios, las 
cuales solo pueden ser conocidas por el Espíritu de Dios. …” 

“Creemos en el don del Espíritu Santo disfrutado ahora, tanto como en los 
días de los apóstoles; creemos que [este don] es necesario para establecer y 
organizar el sacerdocio; que ningún hombre puede ser llamado a ocupar 
algún oficio en el ministerio sin él; creemos también en la profecía, en 
lenguas, en visiones y en revelaciones, en dones y en sanidades; y que estas 
cosas no pueden disfrutarse sin el don del Espíritu Santo; creemos que los 
santos hombres de antaño hablaron siendo inspirados por el Espíritu Santo, 

discursosud.com                                                     98 
 

https://discursosud.com/


y que los santos hombres en estos días hablan por el mismo principio; … 
pero mientras hacemos esto, creemos en ello de manera racional, 
razonable, coherente y escritural, y no de acuerdo con las extravagancias 
salvajes, las nociones insensatas y las tradiciones de los hombres.” 

El Profeta luego advirtió que “decir que los hombres siempre profetizaron y 
hablaron en lenguas cuando se les impuso las manos [para recibir el don del 
Espíritu Santo], sería afirmar algo que no es verdad, contrario a la práctica 
de los Apóstoles y en desacuerdo con las Escrituras.” 

Cuando el apóstol Pablo se dirigió a los corintios, señaló que no todos los 
dones del Espíritu tienen el mismo valor espiritual, y que algunos dones, 
aunque “menos decorosos” o atractivos o envidiables, son de hecho de los 
más valiosos. Animó a los santos de la Iglesia meridiana, por ejemplo, a 
procurar con empeño obtener el don de profecía, es decir, el don de hablar 
la palabra de Dios por el don y poder del Espíritu Santo. También elogió a 
quienes habían disfrutado del don de lenguas, pero les advirtió que tal don 
tenía una utilidad limitada y probablemente haría más por confundir e 
incluso alejar a los no creyentes que por atraerlos (1 Corintios 14). 

El Profeta José adoptó un curso similar. Señaló que “solo hay dos dones que 
pueden hacerse visibles: el don de lenguas y el don de profecía. Estas son las 
cosas de las que más se habla, y sin embargo, si una persona hablara en 
una lengua desconocida, según el testimonio de Pablo, sería un bárbaro 
para los presentes. Dirían que era un balbuceo.” 

También dio un consejo sólido y sensato a su pueblo en cuanto a la 
necesidad de evitar el dramatismo y el sensacionalismo, tan comunes en 
nuestro mundo sediento del Espíritu: “El Señor no siempre se da a conocer 
por el trueno de su voz; por la manifestación de su gloria, o por la 
demostración de su poder; y aquellos que están más ansiosos por ver estas 
cosas, son los menos preparados para recibirlas.” 

En cuanto a los dones espirituales en la Iglesia, el Profeta señaló que: “Cada 
Santo de los Últimos Días tenía un don, y viviendo una vida recta y 
pidiéndolo, el Espíritu Santo se lo revelaría a él o a ella.” 

discursosud.com                                                     99 
 

https://discursosud.com/


Pablo enseñó con poder que el “camino más excelente” era el don de la 
caridad, lo que Mormón llamó el “amor puro de Cristo” (Mormón 7:47). En 
su resumen del registro de los jareditas, Moroni ofreció una magnífica 
percepción, una que comparte con Pablo, que la caridad es, ante todo, el 
amor que Cristo nos ofrece a través de sus sufrimientos, muerte y 
resurrección. Fíjate en sus palabras mientras habla con el Señor: “Y otra 
vez, recuerdo que has dicho que amaste al mundo, incluso hasta el punto de 
dar tu vida por el mundo, para que pudieras tomarla de nuevo y preparar un 
lugar para los hijos de los hombres. Y ahora sé que este amor que has 
tenido por los hijos de los hombres es caridad; por tanto, a menos que los 
hombres tengan caridad, no pueden heredar ese lugar que has preparado 
en las mansiones de tu Padre” (Éter 12:33–34; énfasis agregado). 

Este fue el tipo, calidad y profundidad del amor al que José Smith llamó y 
convocó a los Santos de los Últimos Días. “El amor es una de las 
características principales de la Deidad,” explicó, “y debe ser manifestado 
por aquellos que aspiran a ser los hijos de Dios. Un hombre lleno del amor 
de Dios no se contenta con bendecir solo a su familia, sino que recorre todo 
el mundo, ansioso por bendecir a toda la raza humana.” 

También enseñó: “Es una evidencia de que los hombres están poco 
familiarizados con los principios de la piedad el ver la contracción de los 
sentimientos afectivos y la falta de caridad en el mundo. … Dios no mira el 
pecado con condescendencia, pero cuando los hombres pecan, debe hacerse 
concesión por ellos.” 

“Todo el mundo religioso se jacta de la justicia,” declaró José; “es doctrina 
del diablo retardar la mente humana y obstaculizar nuestro progreso, 
llenándonos de autojusticia.” Ahora observa esta expresión trascendental, 
una bellamente reflejante del alma del Profeta de la Restauración: 

“Cuanto más nos acercamos a nuestro Padre celestial, más estamos 
dispuestos a mirar con compasión a las almas que perecen; sentimos que 
queremos cargar con ellas sobre nuestros hombros y echar sus pecados 
detrás de nuestras espaldas. … No debe haber licencia para el pecado, pero 
la misericordia debe ir de la mano con la reprensión.” 

discursosud.com                                                     100 
 

https://discursosud.com/


José Smith comprendió muy bien, sin embargo, que este tipo de amor no 
debía limitarse a la familia de la fe, sino que debía ser el medio por el cual 
se pudiera discernir la veracidad del cristianismo de los Santos de los 
Últimos Días por aquellos de otras creencias (Juan 15:12). “Hay un lazo [el 
amor] de Dios,” dijo en una ocasión, “que debe ejercerse hacia aquellos de 
nuestra fe, que caminan rectamente, el cual es peculiar en sí mismo; pero es 
sin prejuicios; da espacio a la mente, lo cual nos permite comportarnos con 
mayor liberalidad hacia todos los que no son de nuestra fe, más que lo que 
ellos ejercen entre sí. Estos principios se aproximan más a la mente de Dios, 
porque [son] como Dios, o semejantes a Dios.” 

Es exactamente este tipo de amor el que permitió y facultó al hermano José 
para actuar y sentir hacia aquellos de otras fes bondad, consideración y 
respeto genuino. Declaró que la razón por la cual fue capaz de ganar tantos 
seguidores fue porque “poseo el principio del amor. Todo lo que puedo 
ofrecer al mundo es un buen corazón y una buena mano.” Continuó 
diciendo que estaba igualmente dispuesto a dar su vida en defensa de las 
libertades religiosas de los presbiterianos, bautistas o católicos romanos, tal 
como lo haría por su propio pueblo. 

Luego hizo un punto que, sin duda, sorprendería a muchos: que los Santos 
de los Últimos Días “no diferimos tanto en nuestras creencias religiosas, que 
no pudiéramos todos beber de un solo principio de amor.” 

Luego viene una declaración que bien podría servir como una guía, si no 
como una constitución, para definir cómo los miembros de La Iglesia de 
Jesucristo de los Santos de los Últimos Días deben relacionarse con 
personas de otras creencias: “Si considero que la humanidad está en error, 
¿debería derribarlos? No. Los levantaré, y de la manera que sea también, si 
no puedo persuadirlos de que mi camino es mejor; y no buscaré obligar a 
ningún hombre a creer como yo, solo por la fuerza de la razón, porque la 
verdad cortará su propio camino. ¿Crees en Jesucristo y el Evangelio de 
salvación que Él reveló? Yo también lo creo. Los cristianos deberían dejar de 
pelear y disputar entre ellos, y cultivar los principios de unión y amistad en 
medio de ellos.” 

Uno se pregunta qué sucedería si los Santos del siglo XXI adquirieran e 
incorporaran los sentimientos del Profeta hacia nuestros hermanos y 

discursosud.com                                                     101 
 

https://discursosud.com/


hermanas del mundo: “No tengo otro deseo sino hacer el bien a todos los 
hombres. Siento orar por todos los hombres. No les pedimos a las personas 
que tiren lo bueno que tienen; solo les pedimos que vengan y reciban más.” 

La Promesa de la Vida Eterna 

El Señor ha declarado en nuestra dispensación que “el que haga las obras 
de justicia recibirá su recompensa, aún paz en este mundo y vida eterna en 
el mundo venidero” (DyC 59:23). Isaías había escrito unos veintiséis siglos 
antes: “La obra de justicia será paz; y el efecto de la justicia tranquilidad y 
confianza para siempre” (Isaías 32:17). Aquellos en esta vida que se 
conducen con fidelidad y devoción a Dios y su evangelio, finalmente 
conocerán esa paz “que sobrepasa todo entendimiento” (Filipenses 4:7), la 
tranquilidad pero poderosa seguridad de que han enfrentado con éxito los 
desafíos de la mortalidad. 

Estos son los que han vivido de acuerdo con toda palabra de Dios y están 
dispuestos a servir al Señor a toda costa. Ellos han, según José Smith, hecho 
su llamamiento y elección segura. Para ellos, el día del juicio ha sido 
adelantado, y las bendiciones asociadas con las glorias del reino celestial 
están aseguradas. Reciben lo que los profetas han llamado la “más segura 
palabra de profecía” (2 Pedro 1:19). “La más segura palabra de profecía,” 
explicó José, “significa que un hombre sabe que está sellado para vida 
eterna, por revelación y por el espíritu de profecía, a través del poder del 
Santo Sacerdocio. Es imposible que un hombre se salve en la ignorancia” 
(DyC 131:5-6). Aunque es cierto, como observó el presidente Marion G. 
Romney, que “la plenitud de la vida eterna no es alcanzable en la 
mortalidad … la paz que es su precursor y que llega como resultado de hacer 
seguro el llamamiento y la elección de uno es alcanzable en esta vida.” El 
Profeta José extendió una invitación desafiante a los Santos: “Les exhorto a 
que sigan adelante y continúen llamando a Dios, hasta que hagan seguro su 
llamamiento y su elección para ustedes mismos, obteniendo esta más 
segura palabra de profecía, y esperen pacientemente la promesa hasta 
obtenerla.” 

Los Santos de los Últimos Días que han recibido las ordenanzas de 
salvación—incluyendo las bendiciones del endowment del templo y el 
matrimonio eterno—pueden así avanzar en la obra del Señor y, con quieta 

discursosud.com                                                     102 
 

https://discursosud.com/


dignidad y madura paciencia, buscar ser dignos de obtener la segura 
certeza de la salvación antes del fin de sus vidas mortales. Sin embargo, si 
un individuo no recibe formalmente la más segura palabra de profecía en 
esta vida, tiene la promesa escritural de que, al perseverar fielmente hasta 
el final—manteniendo los convenios y los mandamientos desde el bautismo 
hasta el final de su vida mortal (Mosíah 18:8-9)—llegará a la promesa de la 
vida eterna, ya sea que el cumplimiento de esa promesa se reciba aquí o 
después (DyC 14:7; 53:7; 2 Nefi 31:20; Mosíah 5:15). “Pero bienaventurados 
son aquellos que son fieles y perseveran, ya sea en vida o en muerte, porque 
ellos heredarán la vida eterna” (DyC 50:5; véase también 58:2). ¿Por qué? 
Porque “si morimos en la fe, eso es lo mismo que decir que nuestro 
llamamiento y elección han sido asegurados y que avanzaremos hacia la 
recompensa eterna en la vida venidera.” 

Conclusión 

Para José Smith, la espiritualidad era un estado de ser, una condición 
alcanzada a través de la fusión de lo temporal y lo espiritual, lo finito y lo 
infinito. La espiritualidad era esencialmente el resultado de una vida recta 
acompañada de una perspectiva elevada, una afinidad aumentada hacia el 
Espíritu Santo, y sensibilidad hacia las cosas de Dios. Poseer espiritualidad 
era reconocer que, al final, todas las cosas son espirituales y que Dios nunca 
ha dado un mandamiento o directiva puramente temporal (limitado por el 
tiempo o temporal) (DyC 29:34). 

La espiritualidad consistía en atar los cielos a la tierra, imbuyendo al 
hombre con los poderes de Dios, y de este modo elevando la sociedad. Tal 
cambio en la naturaleza de uno debía realizarse en el mundo, en medio de 
la oposición espiritual: no era necesario recurrir al monaquismo para salir 
del mundo. Debía ser logrado por cada individuo, no solo por sacerdotes o 
ministros. Podía llegar a los Santos por una razón fundamental: el 
Sacerdocio de Melquisedec había sido restaurado, y así el derecho de 
conferir el don del Espíritu Santo estaba nuevamente disponible entre los 
hijos de Dios. 

Verdaderamente, como José Smith y Elías Higbee explicaron al presidente 
de los Estados Unidos Martin Van Buren, los mormones se diferencian de 
otras fes “en el modo de bautismo, y el don del Espíritu Santo mediante la 

discursosud.com                                                     103 
 

https://discursosud.com/


imposición de manos,” y cualquier otra diferencia “estaba contenida en el 
don del Espíritu Santo.” 

A medida que las revelaciones de Dios comenzaron a elevar su perspectiva 
sobre la realidad, José Smith llegó a comprender al Dios infinito y eterno, 
así como la naturaleza de los hombres y mujeres mortales. La profundidad 
de su pensamiento fue evidente desde temprano, y ya para 1834 podía 
hablar de la capacidad de los seres humanos para madurar en las cosas 
espirituales: 

“Consideramos que Dios ha creado al hombre con una mente capaz de 
instrucción, y una facultad que puede ampliarse en proporción a la atención 
y diligencia dadas a la luz comunicada desde el cielo al intelecto; y que 
cuanto más se acerca el hombre a la perfección, más claras son sus visiones, 
y mayores sus goces, hasta que ha superado los males de su vida y ha 
perdido todo deseo de pecado; y, como los antiguos, llega a ese punto de fe 
en que es envuelto en el poder y la gloria de su Hacedor y es arrebatado 
para morar con Él. Pero consideramos que este es un estado al cual ningún 
hombre ha llegado en un solo momento.” 

Como muchos de los principios de la progresión espiritual, ese estado se 
alcanzaría línea por línea, precepto por precepto. 

Obtener la mente de Dios y cultivar la influencia santificadora del Espíritu 
Santo era un asunto serio para José Smith, y requería un esfuerzo mental y 
espiritual sobrio, así como resolución y disciplina personal. No era algo que 
viniera con facilidad. Desde la Cárcel de Liberty escribió: 

“Las cosas de Dios son de gran importancia, y el tiempo, la experiencia, y los 
pensamientos cuidadosos, ponderados y solemnes son los únicos que 
pueden descubrirlas. ¡Tu mente, oh hombre! si deseas guiar un alma hacia 
la salvación, debe elevarse tan alto como los cielos más altos, y buscar y 
contemplar el abismo más oscuro, y la vasta extensión de la eternidad—
debes comunicarte con Dios.” 

Un apóstol moderno, el élder Robert D. Hales, ofreció la siguiente visión e 
invitación: “Elijan colocarse en una posición en la que puedan tener 
experiencias con el Espíritu de Dios mediante la oración, en el estudio de las 

discursosud.com                                                     104 
 

https://discursosud.com/


Escrituras, en las reuniones de la Iglesia, en su hogar y a través de 
interacciones edificantes con los demás. Cuando sientan la influencia del 
Espíritu, están comenzando a ser limpiados y fortalecidos. La luz se está 
encendiendo, y donde esa luz brilla, la oscuridad del mal no puede estar.” 

El 7 de abril de 1844, en un momento en que muchos creen que el Profeta 
se encontraba en la cumbre de su esplendor espiritual e intelectual, dijo: 
“Cuando subes una escalera, debes comenzar desde abajo y ascender paso 
a paso, hasta llegar a la cima; y así es con los principios del evangelio: debes 
comenzar con el primero y continuar hasta que aprendas todos los 
principios de la exaltación. Pero pasará mucho tiempo después de haber 
atravesado el velo antes de que los hayas aprendido todos. No todo puede 
comprenderse en este mundo; será una gran obra aprender nuestra 
salvación y exaltación incluso más allá de la tumba.” 

De este modo, podemos apreciar mejor la directriz sencilla pero 
profundamente significativa que se repite con frecuencia a los Santos de los 
Últimos Días, una que en realidad marca toda la diferencia en el 
crecimiento en la gracia de Dios: “Busquen el Espíritu.” 

  

discursosud.com                                                     105 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 6 
Jesucristo y el Evangelio 

Eterno 
 

 

Manchester, Nueva York, y Harmony, Pensilvania, 1829-1830. Muy al 
comienzo del proceso de traducir el Libro de Mormón, José se encontró con 
un concepto doctrinal que habría sido completamente ajeno tanto para 
laicos como para pastores y teólogos: que el evangelio de Jesucristo 
precedía a Jesucristo; que mucho antes de que el Hijo del Hombre naciera en 
Belén de Judea, el pueblo de Dios entendía que la redención vendría 
únicamente en y por medio del Santo Mesías. Revelaciones y traducciones 
posteriores confirmarían y ampliarían esta doctrina. 

José Smith enseñó que Dios, nuestro Padre, tiene un plan para Sus hijos, un 
programa establecido para maximizar nuestro crecimiento y asegurar 
nuestra felicidad. Y, sin embargo, ese solo hecho—que existe un plan divino 
para la vida—no es tan evidente en la Biblia como lo es en las Escrituras de 
los últimos días. Sabiendo lo que sabemos, nosotros como Santos de los 
Últimos Días podemos reconocer el diseño divino, pero pocas veces 
podemos acudir a un pasaje específico del Antiguo o del Nuevo Testamento 
que hable con claridad de un plan. Por otro lado, los profetas del Libro de 
Mormón hablan con corazones agradecidos por el misericordioso plan del 
gran Creador (2 Nefi 9:6), el plan de nuestro Dios (2 Nefi 9:13), el gran plan 
de misericordia (Alma 42:15, 31), el plan de redención (Jacob 6:8; Alma 
12:25-26, 30, 32; 17:16; 18:39; 22:13-14; 29:2; 34:31; 39:18; 42:11, 13), el 
plan eterno de liberación (2 Nefi 11:5), el plan de salvación (Jarom 1:2; 
Alma 24:14; 42:5) y el gran plan de felicidad (Alma 42:8, 16). Sabemos que 
el plan de salvación es siempre y eternamente el mismo; que la obediencia 
a las mismas leyes siempre trae la misma recompensa; que las leyes del 
evangelio no han cambiado…; y que siempre y eternamente todas las cosas 
relacionadas con la salvación se centran en Cristo. 

discursosud.com                                                     106 
 

https://discursosud.com/


Una Expiación Eterna 

Jesús es verdaderamente el “Cordero que fue inmolado desde la fundación 
del mundo” (Apocalipsis 13:8; Moisés 7:47). Es decir, el sacrificio expiatorio 
no solo es oportuno (para nosotros que necesitamos sus poderes 
redentores y habilitadores) sino también intemporal. Aunque el acto de la 
expiación no tendría lugar hasta que Jesús sufriera en Getsemaní y en el 
Gólgota en la plenitud de los tiempos, los primeros habitantes de la tierra 
fueron enseñados a invocar a Dios en el nombre de su Hijo Amado para 
obtener liberación (Moisés 5:5-8). Una vez más, esta verdad central ya no 
se encuentra en la cristiandad tradicional. De hecho, un ataque fascinante 
contra el Libro de Mormón es que está demasiado centrado en Cristo. Es 
decir, sostienen los críticos, el Libro de Mormón habla demasiado de Cristo, 
mucho antes de que hubiera un Cristo. 

El hermano José declaró que Dios se ha revelado a sí mismo, su plan y el 
Mediador de su sagrado convenio a sus hijos desde el principio. La voz del 
Padre vino a Adán: “Si te vuelves a mí, y escuchas mi voz, y crees, y te 
arrepientes de todas tus transgresiones, y eres bautizado, aun en agua, en 
el nombre de mi Hijo Unigénito… que es Jesucristo, el único nombre que 
será dado debajo del cielo por el cual vendrá la salvación a los hijos de los 
hombres, recibirás el don del Espíritu Santo” (Moisés 6:52). Además, se le 
mandó a Adán que enseñara a sus hijos que toda la humanidad, a causa de 
los efectos de la Caída, “debe nacer de nuevo en el reino de los cielos, del 
agua y del Espíritu, y ser limpiados por la sangre, aun la sangre de mi 
Unigénito; para que seáis santificados de todo pecado, y gocéis las palabras 
de vida eterna en este mundo, y vida eterna en el mundo venidero, sí, 
gloria inmortal” (Moisés 6:59). El Profeta observó que “no podemos creer 
que los antiguos en todas las edades fueran tan ignorantes del sistema del 
cielo como muchos suponen, ya que todos los que jamás fueron salvos, lo 
fueron por el poder de este gran plan de redención, tanto antes de la 
venida de Cristo como después; de no ser así, Dios habría tenido diferentes 
planes en operación (si podemos expresarlo así) para traer a los hombres 
de nuevo a morar con Él; y esto no lo podemos creer, puesto que no ha 
habido cambio en la constitución del hombre desde que cayó”. Y así es que 
aprendemos por medio de las escrituras de la Restauración que, además de 
Adán, personajes bíblicos como Enoc (Moisés 7), Noé (Moisés 8), Abraham 

discursosud.com                                                     107 
 

https://discursosud.com/


(TJS, Génesis 15:9-12) y Moisés (Moisés 1) recibieron la revelación de los 
detalles del plan del Padre, y conocieron y enseñaron sobre la venidera 
redención en y por medio de Jesucristo. Verdaderamente, como proclamó 
el apóstol Pedro: “De éste dan testimonio todos los profetas” (Hechos 
10:43). 

No fue diferente en el hemisferio occidental. Muy temprano en el relato del 
Libro de Mormón, Nefi declaró que “seiscientos años después de que mi 
padre salió de Jerusalén, suscitaría el Señor Dios un profeta entre los judíos, 
sí, un Mesías, o, en otras palabras, un Salvador del mundo” (1 Nefi 10:4). 
Nefi vio en visión que Jesús sería “levantado sobre la cruz y muerto por los 
pecados del mundo” (1 Nefi 11:33). Casi seiscientos años antes del 
nacimiento de Jesús en Belén, Lehi enseñó a su hijo Jacob que “la redención 
viene en y por medio del Santo Mesías; porque él está lleno de gracia y de 
verdad”. Además, explicó: “ninguna carne puede morar en la presencia de 
Dios, salvo por los méritos, y misericordia, y gracia del Santo Mesías, que da 
su vida según la carne y la toma de nuevo por el poder del Espíritu, para 
llevar a efecto la resurrección de los muertos, siendo él el primero que ha 
de resucitar” (2 Nefi 2:6, 8). Alma enseñó a un hijo descarriado que, dado 
que las almas de los que vivieron antes de la plenitud de los tiempos son 
tan preciosas a la vista de Dios como aquellas que vivieron durante o 
después de esa época, era necesario que la redención en Cristo estuviera 
disponible para personas de todas las edades (Alma 39:17-19). En verdad, 
“ninguno de los profetas ha escrito ni profetizado sin que hablara 
concerniente a este Cristo” (Jacob 7:11; compárese con 4:4; Mosíah 13:33). 

Convenios y Ordenanzas Eternos 

Puesto que sabemos que el gran plan de felicidad es eterno y que la 
salvación en cualquier época se logra únicamente en y por medio de la 
mediación del Redentor, también sabemos que los convenios y las 
ordenanzas son igualmente eternos e inmutables. “Ahora, dando por 
sentado que las Escrituras dicen lo que significan y significan lo que dicen”, 
señaló el profeta José, “tenemos bases suficientes para avanzar y probar 
con la Biblia que el evangelio siempre ha sido el mismo; las ordenanzas para 
cumplir con sus requisitos, las mismas; y los oficiales para oficiar, los 
mismos; y las señales y frutos que resultan de las promesas, los mismos”. 

discursosud.com                                                     108 
 

https://discursosud.com/


Continuó con una ilustración de este principio: “Por lo tanto, como Noé fue 
un predicador de justicia, tuvo que haber sido bautizado y ordenado al 
sacerdocio por la imposición de manos”. En resumen, el Señor “estableció 
que las ordenanzas fueran las mismas para siempre jamás”. Es decir, “las 
ordenanzas, instituidas en los cielos antes de la fundación del mundo, en el 
sacerdocio, para la salvación de los hombres, no deben ser alteradas ni 
cambiadas. Todos deben ser salvos sobre los mismos principios”. 

Es bajo esta luz que hablamos del evangelio restaurado como 
comprendiendo el convenio nuevo y eterno. Las revelaciones modernas lo 
afirman: “Por tanto, os digo que os he enviado mi convenio sempiterno, 
que existió desde el principio” (DyC 49:9). “De cierto te digo: bendito eres 
por recibir mi convenio sempiterno, sí, la plenitud de mi evangelio, enviado 
a los hijos de los hombres, para que tengan vida y sean hechos 
participantes de las glorias que han de ser reveladas en los postreros días, 
tal como fue escrito por los profetas y apóstoles en los días antiguos” (DyC 
66:2; compárese con 1:22; 39:11; 45:9; 49:9; 133:57). En palabras del 
presidente Joseph Fielding Smith: “El convenio nuevo y eterno es la suma 
total de todos los convenios y obligaciones del evangelio”. El convenio del 
evangelio es nuevo en un tiempo dado, a menudo después de un período 
de apostasía. Es eterno en el sentido de que se enseñó desde el principio. 

Entendiendo lo que comprendemos acerca de la naturaleza eterna del 
evangelio, de la Iglesia y el reino, y de los principios y ordenanzas 
relacionados con ellos, sabemos que muchos de los antiguos tuvieron el 
evangelio. Muchos de ellos conocieron al Señor, enseñaron Su doctrina y 
oficiaron como administradores legales en Su reino terrenal. Isaac, Israel, 
José y todos los patriarcas disfrutaron de revelación personal y comunión 
con su Hacedor. Suponemos que Eva, Sara y Rebeca fueron bautizadas; que 
Jacob recibió la investidura del templo; que Miqueas y Malaquías ocuparon 
el oficio profético por llamado divino y no porque asumieran ese papel por 
cuenta propia. Seguramente Nefi, hijo de Lehi, fue bautizado en agua y 
recibió el don del Espíritu Santo, así como el sumo sacerdocio, aunque un 
relato directo de ello no se halle en el registro nefita. Los santos de Dios en 
todas las edades han sido mandados a edificar templos (DyC 124:37-41), y 
las llaves asociadas con el matrimonio eterno fueron poseídas por aquellos 
encargados de dirigir a los antiguos (DyC 132:39). 

discursosud.com                                                     109 
 

https://discursosud.com/


Que las bendiciones del santo templo estaban disponibles para los santos 
de antaño también queda claro en la traducción del Profeta de los papiros 
egipcios. Se nos dice que una figura en particular representa “las palabras 
clave principales del Santo Sacerdocio, tal como fueron reveladas a Adán en 
el Jardín de Edén, así como a Set, Noé, Melquisedec, Abraham, y a todos a 
quienes se reveló el Sacerdocio” (Explicación de la Figura 3 del Facsímil N.º 
2). Gracias a lo que se ha dado a conocer por medio de José Smith—
principios de doctrina y de gobierno del sacerdocio—sabemos lo que se 
requiere para operar el reino de Dios y qué deben hacer el pueblo de Dios 
para cumplir. 

“Todo lo que Él considere apropiado que tengan” 

Basta con luchar personalmente con el desafío de un hijo descarriado u otro 
ser querido, o sentir el dolor de alguien que lo experimenta, para darse 
cuenta de que no dejamos de amar al que se extravía o al ignorante. Y, 
ciertamente, Aquel que es la encarnación del amor y de la misericordia no 
deja de amar a aquellos de Sus hijos que no disfrutan de la plenitud de las 
bendiciones del evangelio en sus vidas. Nuestro Padre Celestial, sin duda, 
hará todo lo que sea apropiado durante nuestro período de probación 
mortal para inspirar, elevar, edificar y alentar a individuos, familias, 
comunidades y naciones enteras. Fue a Nefi a quien habló Jehová sobre 
este asunto: “¿No sabéis que hay más de una nación? ¿No sabéis que yo, el 
Señor vuestro Dios, he creado a todos los hombres, y que yo me acuerdo de 
los que están sobre las islas del mar; y que yo reino en los cielos arriba y en 
la tierra abajo; y que yo hago salir mi palabra a los hijos de los hombres, sí, 
a todas las naciones de la tierra? … Porque he aquí, hablaré a los judíos y 
ellos lo escribirán; y hablaré también a los nefitas y ellos lo escribirán; y 
hablaré también a las otras tribus de la casa de Israel, que he llevado, y 
ellos lo escribirán; y hablaré también a todas las naciones de la tierra, y 
ellas lo escribirán” (2 Nefi 29:7, 12; énfasis añadido). 

Alma explicó que “el Señor concede a todas las naciones, de su nación y 
lengua, que enseñen su palabra; sí, en sabiduría, cuanto a él le parezca que 
deban tener” (Alma 29:8). Un grupo de personas puede estar preparado 
para recibir la plenitud de luz y conocimiento; otro grupo solo estará 
preparado para un destello de ese rayo de verdad. Dios ajusta Sus 

discursosud.com                                                     110 
 

https://discursosud.com/


bendiciones de acuerdo con la disposición presente de los hijos de los 
hombres. El élder B. H. Roberts, un estudioso serio de José Smith, ofreció el 
siguiente consejo sobre este principio: “Si bien la Iglesia de Jesucristo de los 
Santos de los Últimos Días está establecida para la instrucción de los 
hombres y es uno de los instrumentos de Dios para dar a conocer la verdad, 
sin embargo, Él no está limitado a esa institución para tales propósitos, ni 
en tiempo ni en lugar. Dios suscita a hombres sabios… de su propia lengua y 
nacionalidad, hablándoles por medio de formas que ellos puedan 
comprender; no siempre dándoles la plenitud de la verdad, como puede 
hallarse en la plenitud del evangelio de Jesucristo, pero siempre dándoles 
aquella medida de verdad que el pueblo está preparado para recibir. 

El mormonismo sostiene, entonces, que todos los grandes maestros son 
siervos de Dios, entre todas las naciones y en todas las edades. Son 
hombres inspirados, designados para instruir a los hijos de Dios según las 
condiciones en medio de las cuales Él los halla… Dondequiera que Dios 
encuentra un alma suficientemente iluminada y pura, alguien con quien Su 
Espíritu pueda comunicarse, ¡he aquí, lo convierte en maestro de hombres! 
… Mientras que la senda de la sensualidad y las tinieblas puede ser la que la 
mayoría de los hombres sigue, unos pocos… han sido guiados por el 
sendero ascendente; unos pocos en todos los países y generaciones han 
sido buscadores de sabiduría, o buscadores de Dios. Han sido tales porque 
la Palabra Divina de Sabiduría los ha mirado, eligiéndolos para el 
conocimiento y el servicio de Sí mismo.” 

El presidente Ezra Taft Benson observó: “Dios, el Padre de todos nosotros, 
usa a los hombres de la tierra, especialmente a los hombres buenos, para 
llevar a cabo Sus propósitos. Así ha sido en el pasado, así es hoy, y así será 
en el futuro”. Luego, el presidente Benson citó lo siguiente de un discurso 
de conferencia pronunciado por el élder Orson F. Whitney en 1928: “Quizás 
el Señor necesite a tales hombres fuera de Su Iglesia para ayudarla a 
progresar. Ellos están entre sus auxiliares, y pueden hacer más bien a la 
causa donde el Señor los ha colocado que en cualquier otro lugar. … De ahí 
que algunos sean atraídos al redil y reciban un testimonio de la Verdad; 
mientras que otros permanecen inconversos…, quedando las bellezas y 
glorias del [evangelio restaurado] veladas temporalmente de su vista, para 
un sabio propósito. El Señor abrirá sus ojos a su debido tiempo.” 

discursosud.com                                                     111 
 

https://discursosud.com/


Ahora, obsérvese este mensaje particularmente conmovedor: “Dios está 
usando a más de un pueblo para la realización de Su grande y maravillosa 
obra. Los Santos de los Últimos Días no pueden hacerlo todo. Es demasiado 
vasto, demasiado arduo para un solo pueblo. … No tenemos disputa con 
[los de otras religiones]. Ellos son nuestros colaboradores en cierto 
sentido.” 

Es, por tanto, razonable que elementos de verdad, piezas de un mosaico 
mucho mayor, se encuentren esparcidos por el mundo en culturas diversas 
y entre grupos religiosos variados. Además, al haber pasado el mundo por 
fases de apostasía y restauración, quedan reliquias de doctrina revelada, 
aunque en algunos casos en formas alteradas o incluso distorsionadas. Las 
personas que carecen de visión espiritual y de la fe que proviene del 
conocimiento del plan eterno de salvación de Cristo tienden a poner en 
duda el verdadero evangelio, a señalar leyendas y tradiciones de relatos de 
la creación o del diluvio que supuestamente son anteriores al Pentateuco, a 
notar con entusiasmo similitudes entre las ordenanzas del templo y las 
prácticas de culturas paganas, y a sugerir con ello que el cristianismo 
simplemente copió de fuentes más antiguas. 

José F. Smith, sobrino del Profeta, tuvo mucho que decir a quienes intentan 
eclipsar al cristianismo. Él enseñó que Jesucristo, “siendo la fuente de la 
verdad, no es un imitador. Él enseñó la verdad primero; le pertenecía a Él 
antes de ser dada al hombre”. Además: “Recuérdese que Cristo estuvo con 
el Padre desde el principio, que el evangelio de verdad y luz existía desde el 
principio, y es de eternidad en eternidad. El Padre, el Hijo y el Espíritu 
Santo, como un solo Dios, son la fuente de la verdad. … Si encontramos 
verdad en fragmentos dispersos a lo largo de las edades, puede 
establecerse como un hecho incontrovertible que se originó en la fuente, y 
fue dada a filósofos, inventores, patriotas, reformadores y profetas por la 
inspiración de Dios. Vino de Él por medio de Su Hijo Jesucristo y el Espíritu 
Santo en primer lugar, y de ninguna otra fuente. Es eterna.” En resumen, el 
presidente Smith señaló: “Los hombres no son más que repetidores de lo 
que Él les ha enseñado. No ha salido de la boca de hombre pensamiento 
alguno que no se originara en Él.” 

 

discursosud.com                                                     112 
 

https://discursosud.com/


Restos de la Fe 

Sabiendo lo que sabemos acerca de Dios nuestro Padre—que Él es un ser 
personal, que tiene un cuerpo de carne y huesos tan tangible como el 
nuestro, que es un ser exaltado y glorificado, y sabiendo que muchos de los 
antiguos poseían este conocimiento—¿deberíamos sorprendernos al 
encontrar leyendas y mitos sobre dioses que tienen poder divino pero 
atributos y pasiones humanas? Sabiendo que Adán, Set, Enós, Cainán, 
Mahalaleel y otros de los antediluvianos hablaron de la venida del Mesías y 
que el Mesías vendría a la tierra como hombre pero poseyendo los poderes 
de un dios, ¿no es probable que también supieran que nacería de una 
virgen? ¿Deberíamos sorprendernos al encontrar tradiciones paganas de 
nacimientos virginales y seres humanos divinos? 

Adán escuchó la voz celestial que decía: “Yo soy Dios; yo hice el mundo, y 
los hombres antes que existiesen en la carne” (Moisés 6:51). Es decir, 
hombres y mujeres de las edades más tempranas sabían de un primer 
estado, una existencia premortal. Por lo tanto, ¿es de extrañar que varias 
tradiciones religiosas estén ligadas a la idea de vidas pasadas? En la medida 
en que las doctrinas del renacimiento, la regeneración, la resurrección y la 
inmortalidad del alma fueron enseñadas a Adán y a su posteridad, ¿por qué 
habríamos de inmutarnos al descubrir doctrinas deformadas como la 
reencarnación, la transmigración de las almas y el renacimiento en 
tradiciones como el hinduismo, el jainismo y el sijismo, o al encontrarnos 
con un pueblo como los antiguos egipcios, que estaban casi obsesionados, 
no con la muerte (como algunos suponen), sino con la vida después de la 
muerte? 

De particular interés para los Santos de los Últimos Días es la semejanza 
entre lo que ocurre en nuestros propios templos y lo que acontece en las 
estructuras sagradas de otras religiones. En muchos casos, esas semejanzas 
pueden tener su origen en buscadores sinceros de la verdad que actuaron 
sin autoridad, como lo hizo Faraón, bisnieto de Noé: “Faraón, siendo un 
hombre justo, estableció su reino y juzgó a su pueblo con sabiduría y 
justicia todos sus días, buscando con empeño imitar aquel orden 
establecido por los padres en las primeras generaciones, en los días del 

discursosud.com                                                     113 
 

https://discursosud.com/


primer gobierno patriarcal, aun en los días del reinado de Adán, y también 
de Noé, su padre” (Abraham 1:26). 

El profesor Hugh Nibley dedicó su vida al estudio de tales paralelos. Él 
escribió: “Los Santos de los Últimos Días creen que sus ordenanzas del 
templo son tan antiguas como la raza humana y representan una religión 
primordial revelada que ha pasado por fases alternadas de apostasía y 
restauración, las cuales han dejado al mundo lleno de fragmentos dispersos 
de la estructura original, algunos más y otros menos reconocibles, pero 
todos gravemente dañados y fuera de su contexto adecuado.” Más 
específicamente, Nibley preguntó: “¿Pero qué hay de los ritos egipcios? 
¿Qué significan para nosotros? Son una parodia, una imitación, pero como 
tal no deben ser despreciados. Pues, a pesar de la gran antigüedad y 
consistencia de sus ritos y enseñanzas, que ciertamente merecen respeto, 
los egipcios no tenían lo auténtico, y lo sabían…” 

“El investidura mormona… es, francamente, un modelo, una presentación 
en términos figurativos. Como tal, es flexible y adaptable; por ejemplo, 
puede presentarse en más de un idioma y en más de un medio de 
comunicación. Pero, dado que no intenta ser una representación de la 
realidad, sino solo un modelo o un análogo para mostrar cómo funcionan 
las cosas, exponiendo el patrón de la vida del hombre en la tierra con sus 
fundamentos del porqué y el para qué, no necesita ser cambiado ni 
adaptado en gran medida a lo largo de los años; es un modelo 
notablemente estable, lo que hace que su comparación con otras formas y 
tradiciones, incluidas las más antiguas, sea bastante válida e instructiva.” 

Y lo que es cierto respecto a las prácticas y creencias sagradas en el mundo 
antiguo no cristiano, también lo es en el mundo cristiano moderno de hoy. 
Sabemos que la autoridad divina del sacerdocio fue quitada por Dios y que 
muchas verdades claras y preciosas se perdieron o fueron retenidas tras la 
muerte de los apóstoles de la plenitud de los tiempos. Sabemos que Dios 
comenzó la restauración de verdades y poderes por medio de José Smith, y 
que continuará haciéndolo hasta e incluso a través del Milenio. Pero esto 
no significa que los protestantes o los católicos no tengan verdad, ni que 
toda interpretación escritural que provenga de ellos sea automáticamente 
sospechosa, incorrecta o corrupta. 

discursosud.com                                                     114 
 

https://discursosud.com/


Como se señaló antes, elementos de iluminación, restos de verdad y 
aspectos de la fe de los santos de antaño pueden encontrarse en el 
cristianismo moderno. El Señor ama a Sus hijos, a todos ellos, y se deleita 
en “honrar a los que me sirven en justicia y en verdad hasta el fin” (DyC 
76:5). 

“¿Tienen los presbiterianos alguna verdad?”, preguntó el Profeta José en 
1843. “Sí. ¿Tienen los bautistas, metodistas, etc., alguna verdad? Sí. Todos 
ellos tienen un poco de verdad mezclada con error. Debemos recoger todos 
los principios buenos y verdaderos del mundo y atesorarlos, o no 
llegaremos a ser verdaderos ‘mormones’.” 

Conclusión 

Existen personas buenas en el mundo que aman a Dios, que se esfuerzan 
sinceramente por ser fieles a los estándares de decencia e integridad que 
les han sido enseñados. En verdad, todos tienen acceso a una medida de luz 
y verdad del Todopoderoso. El presidente Brigham Young declaró así que 
nunca ha habido un hombre ni una mujer sobre la faz de la tierra, desde los 
días de Adán hasta el día de hoy, que no haya sido iluminado, instruido y 
enseñado por las revelaciones de Jesucristo”. Los profetas enseñan que si 
las personas son fieles a la luz que llevan dentro—la Luz de Cristo—serán 
guiadas hacia la luz más alta del Espíritu Santo que se encuentra en el 
evangelio del convenio, ya sea en esta vida o en la vida venidera. “Y el 
Espíritu da luz a todo hombre que viene al mundo; y el Espíritu ilumina a 
todo hombre por el mundo, que escucha la voz del Espíritu” (DyC 84:46). 

José Smith reveló que el evangelio de Cristo es eterno. Fue entregado a los 
habitantes de la tierra desde el principio. Ha sido predicado a través de los 
siglos por los profetas cristianos que conocían a su Señor y buscaban ser 
fieles a los convenios y ordenanzas divinas. En La Iglesia de Jesucristo de los 
Santos de los Últimos Días atendemos a asuntos sagrados, asuntos que son 
antiguos y eternos, asuntos que fueron enseñados y predestinados antes de 
la fundación del mundo, asuntos que prepararán a esta tierra para recibir la 
venida del Rey de reyes. Lo que creen los Santos de los Últimos Días es lo 
que creían los Santos de los días antiguos. Los convenios que hacemos y las 
ordenanzas que realizamos nos vinculan al pasado y nos señalan un futuro 
glorioso. Dios ama a todos Sus hijos y está ansioso por iluminarlos de todas 

discursosud.com                                                     115 
 

https://discursosud.com/


las formas en que pueda. Nos regocijamos en nuestro Padre y Dios, y nos 
regocijamos en el conocimiento de que todos somos parte de Su familia 
real. 

  

discursosud.com                                                     116 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 7 
Una Nueva Traducción de 

La Biblia 
 

 

Harmony, Pensilvania, junio de 1830. En algún momento de junio de 1830, 
el Profeta comenzó a trabajar en su nueva traducción de la Biblia. José 
Smith y Oliver Cowdery habían aprendido, mientras traducían 1 Nefi, que 
verdades claras y preciosas y los convenios del Señor serían quitados o 
retenidos de la Santa Biblia y que, debido a estas acciones, muchos 
tropezarían espiritualmente. Nefi también había visto que el Señor, el Autor 
de las escrituras, proveería un medio por el cual muchas de esas preciosas 
verdades serían dadas a conocer en los últimos días. En algún momento, 
aunque se desconoce la fecha exacta, al Profeta se le “designó” emprender 
una “nueva traducción” de la Biblia. En obediencia a esa directiva, José y 
Oliver compraron una gran Biblia King James de E. B. Grandin el 8 de 
octubre de 1829. 

A Moisés, el antiguo legislador, se le dio dirección profética: “Y en un día 
cuando los hijos de los hombres tengan en poco mis palabras y quiten 
muchas de ellas del libro que tú escribirás, he aquí, levantaré a otro 
semejante a ti; y serán halladas de nuevo entre los hijos de los hombres—
entre tantos como crean” (Moisés 1:41). Mediante la apertura de los cielos 
en los tiempos modernos, José Smith fue llamado como profeta, vidente, 
revelador y legislador moderno. Además, fue comisionado como traductor, 
el medio por el cual la mente y la palabra de Dios fueron dadas a conocer a 
una generación en medio de calamidad espiritual (DyC 1:17). Al joven 
profeta-líder, el Señor le reveló: “Esta generación tendrá mi palabra a 
través de ti” (DyC 5:10). 

Preparativos para la Nueva Traducción 

Una serie de eventos parecen haber sido cruciales en la preparación de José 
Smith para su labor como traductor de la Biblia. Ya en 1820, el joven José 

discursosud.com                                                     117 
 

https://discursosud.com/


reconoció que la confusión y la incertidumbre eran los resultados obvios de 
mentes no iluminadas y un estudio sin dirección, incluso cuando el objeto 
de estudio era la Santa Biblia. Al buscar tanto la realización personal como 
el único sistema de práctica religiosa que lo guiara de regreso a la presencia 
divina, José Smith descubrió que no todas las respuestas se encontraban 
solo en la Biblia (Historia de José Smith 1:11-12). 

Una lección adicional fue enseñada al profeta de diecisiete años por el 
ángel Moroni en 1823. Moroni citó numerosos pasajes de las escrituras a 
José, particularmente Malaquías 4, aunque “con una pequeña variación de 
la forma en que aparece en nuestras Biblias” (Historia de José Smith 1:36). 
No se sabe si Moroni dio instrucciones detalladas sobre pasajes específicos 
de las escrituras o enseñó a José cómo interpretar versículos bíblicos. Sin 
embargo, el joven profeta aprendió que la Biblia autorizada de la época (la 
versión King James) no era la única manera en que se podían interpretar los 
pasajes de las escrituras. 

La oscuridad teológica y los tropiezos espirituales en el mundo 
judeocristiano fueron, en gran medida, el resultado de una manipulación 
voluntaria de algunos de los textos bíblicos más antiguos. Esa era la mala 
noticia. José también se dio cuenta (a través de la visión profética de Nefi) 
de que, a través de la Restauración, las cosas serían dadas a conocer 
nuevamente a aquellos dispuestos a recibirlas (1 Nefi 13:20-40). Esa era la 
buena noticia. El Profeta observaría muchos años después: “Creo en la 
Biblia, tal como debería ser, tal como salió de la pluma de los escritores 
originales.” 

Como recordamos del capítulo 4, el 15 de mayo de 1829, José y Oliver 
Cowdery “fueron al bosque para orar e indagar del Señor acerca del 
bautismo para la remisión de los pecados,” lo cual se mencionaba en el 
registro nefitita (Historia de José Smith 1:68). Juan el Bautista se apareció, 
entregó las llaves y los poderes asociados con el Sacerdocio Aarónico, y dio 
instrucciones sobre el bautismo y la ordenación al sacerdocio de José y 
Oliver. El Profeta José comentó que, inmediatamente después de salir de 
las aguas del bautismo, ambos hombres recibieron una rica investidura del 
Espíritu Santo, y cada uno tenía el espíritu de profecía y revelación. José 
explicó además: “Nuestras mentes, al ser ahora iluminadas, comenzamos a 

discursosud.com                                                     118 
 

https://discursosud.com/


tener las escrituras abiertas a nuestro entendimiento, y el verdadero 
significado e intención de sus pasajes más misteriosos nos fue revelado de 
una manera que nunca antes pudimos alcanzar, ni antes habíamos pensado 
en ello” (Historia de José Smith 1:74; énfasis añadido). Sin duda, tal 
entendimiento espiritual le habría dado al Profeta no solo la capacidad de 
comprender el “verdadero significado e intención,” sino también la 
perspectiva divina para reconocer y corregir textos bíblicos erróneos o 
incompletos. 

El 8 de octubre de 1829, José y Oliver compraron una gran edición estilo 
púlpito de la Biblia King James (que contenía el Antiguo y el Nuevo 
Testamento y los libros apócrifos del Antiguo Testamento) de E. B. Grandin 
en Palmyra, Nueva York, por 3,75 dólares. La Biblia había sido impresa en 
1828 por la H. and E. Phinney Company en Cooperstown, Nueva York. Fue 
esta Biblia la que se utilizó en la traducción. 

El Proceso de Traducción 

No había nada particularmente inusual acerca de una nueva traducción o 
versión de la Biblia en la década de 1830. El avivamiento religioso alcanzó 
un pico en la zona de Nueva York a principios del siglo XIX, y con ello vino 
una mayor conciencia de la necesidad de la Biblia como un estándar divino 
para vivir. De hecho, Nueva Inglaterra no fue la única región del país que 
mostró un interés intenso en esa época por el estudio y examen del registro 
bíblico. Desde 1777 hasta 1833, se publicaron en América más de 
quinientas ediciones separadas de la Biblia (o partes de ella). Muchas de 
estas representaban nuevas traducciones o “traducciones modernas”, a 
menudo con un intento de preparar ediciones parafraseadas o lecturas 
alternas basadas en comparaciones con manuscritos hebreos y griegos. 

La traducción de las escrituras por José Smith, sin embargo, fue altamente 
inusual. El Profeta no tenía formación formal en lenguas antiguas hasta 
algunos años después, cuando estudió hebreo con varios de los líderes de la 
Iglesia. Tampoco trabajó con manuscritos escritos en los idiomas bíblicos al 
emprender su estudio. Entonces, ¿cuál fue la naturaleza de esta 
“traducción” y cómo se llevó a cabo? Muchos en nuestra época, incluidos 
algunos Santos de los Últimos Días, están ansiosos por señalar que el 
trabajo de José con la Biblia no fue una traducción en sí, sino más bien algo 

discursosud.com                                                     119 
 

https://discursosud.com/


como una reescritura o un targum bíblico (paráfrasis) o midrash 
(comentario). Trataremos más específicamente la naturaleza de la 
traducción más adelante en este capítulo. Sin embargo, por el momento, es 
esencial que reconozcamos que el mismo José Smith llamó a este trabajo 
una traducción, los miembros se refirieron a este trabajo como una 
traducción, y (quizás lo más importante) el mismo Señor hizo frecuentes 
referencias al trabajo de su siervo como una traducción. Como se indicó 
anteriormente, el Profeta fue llamado y designado divinamente como un 
“vidente, un revelador, un traductor y un profeta, teniendo todos los dones 
de Dios que Él otorga sobre la cabeza de la iglesia” (DyC 107:92). 

La misión de José como traductor no terminó cuando terminó de traducir el 
Libro de Mormón. En su estudio serio de la Biblia, buscó armonizarse con el 
Espíritu de Dios (y seguramente con las mentes e intenciones de los 
escritores antiguos) para reconocer y corregir traducciones erróneas, así 
como pasajes deficientes o ambiguos de la Biblia que habían sufrido el largo 
y doloroso proceso de transmisión de textos. En un sentido, José Smith 
estaba traduciendo la Biblia al intentar interpretarla por revelación, 
explicarla utilizando términos más claros o un estilo diferente de lenguaje. 
En otro sentido, José estaba traduciendo la Biblia al restaurar en el idioma 
inglés ideas, eventos y dichos que originalmente fueron registrados en 
hebreo o griego. El Profeta tradujo la Biblia King James por los mismos 
medios que utilizó para traducir el Libro de Mormón: por revelación. Su 
conocimiento de hebreo o griego o su familiaridad con documentos 
antiguos no era más esencial para la Traducción de José Smith que el 
conocimiento previo del egipcio reformado o el acceso a los registros 
nefitas más primitivos era esencial para la traducción del Libro de Mormón. 
No pocas veces, el Señor elige y llama a los no aprendidos, a las “cosas 
débiles del mundo,” para cumplir los propósitos de José (2 Nefi 27:15-20; 
DyC 1:19, 23; 35:13). 

Junio de 1830 es la fecha más temprana de traducción dada en los registros 
del Profeta. En su propio diario histórico, tenemos la siguiente entrada: 
“Diré… que en medio de todas las pruebas y tribulaciones por las que 
tuvimos que pasar, el Señor, que bien conocía nuestra situación infantil y 
delicada, nos concedió una provisión [de fuerza] y nos concedió línea por 
línea, aquí un poco y allá un poco [de conocimiento]; de la cual lo siguiente 

discursosud.com                                                     120 
 

https://discursosud.com/


fue un precioso manjar.”3 Luego, José registró algunas “selecciones del 
libro de Moisés” (Moisés 1), que contenían “las palabras de Dios, que Él 
habló a Moisés en un tiempo cuando Moisés fue elevado a un monte muy 
alto” (Moisés 1:1). Moisés 1 es, de hecho, un capítulo fascinante. Es un 
relato de una experiencia que Moisés tuvo con el Señor Jehová que no está 
registrada en la Biblia, pero que parece haber ocurrido en algún momento 
entre la experiencia de la zarza ardiente y el liderazgo de Moisés al sacar a 
los israelitas de la esclavitud egipcia (Moisés 1:17, 26). De alguna manera, 
es un preludio apropiado para la traducción inspirada de José de Génesis e 
incluso de toda la Biblia. 

La traducción del libro de Génesis continuó durante varios meses, y se 
revelaron importantes verdades doctrinales acerca de la existencia 
premortal, la Creación, la Caída y la Expiación. En diciembre de 1830, se 
registró lo siguiente en el diario del Profeta: “Puede ser conveniente 
observar aquí que el Señor alentó enormemente y fortaleció la fe de Su 
pequeño rebaño que había abrazado la plenitud del evangelio eterno, tal 
como les fue revelado en el Libro de Mormón, dándoles más información 
sobre las Escrituras; una traducción de las cuales ya había comenzado. 
Mucha conjetura y conversación ocurría frecuentemente entre los santos, 
acerca de los libros mencionados y referidos en varios lugares del Antiguo y 
Nuevo Testamento, que ya no se encuentran en ningún lado. El comentario 
común era: son ‘libros perdidos’; pero parece que las iglesias apostólicas 
tenían algunos de estos escritos, ya que Judas menciona o cita la profecía 
de Enoc, el séptimo desde Adán (Judas 1:14-15). Para gozo del pequeño 
rebaño... el Señor reveló lo siguiente sobre los hechos antiguos de la 
profecía de Enoc.” El Profeta luego registró su traducción inspirada de 
Génesis 7 (también conocido por nosotros como Moisés 7), que contiene 
muchos de los detalles notables del ministerio y la eventual traducción de 
Enoc y su ciudad. 

El trabajo sobre el Antiguo Testamento continuó hasta el 7 de marzo de 
1831. En esa fecha, José Smith recibió la revelación conocida por nosotros 
como Doctrina y Convenios 45, en la cual se le dijo lo siguiente: “Y ahora, he 
aquí, os digo que no se os dará saber nada más sobre este capítulo [el 
Salvador ha estado hablando largamente sobre las señales de Su segunda 
venida], hasta que el Nuevo Testamento sea traducido, y en él todas estas 

discursosud.com                                                     121 
 

https://discursosud.com/


cosas serán dadas a conocer; por tanto, os doy que ahora lo tradujáis, para 
que estéis preparados para las cosas que han de venir. Porque de cierto os 
digo, que grandes cosas os esperan” (DyC 45:60-62). El manuscrito del 
trabajo con el primer capítulo de Mateo está fechado el 8 de marzo de 
1831. Para esa fecha, la traducción del Antiguo Testamento había avanzado 
hasta Génesis 19:35. 

A principios de abril, el Antiguo Testamento fue apartado temporalmente 
para que el Nuevo Testamento recibiera atención completa. Durante los 
meses siguientes, José el Profeta continuó la traducción del Nuevo 
Testamento y trabajó según el tiempo lo permitiera. Como era tan 
frecuente, los problemas asociados con el crecimiento de la iglesia, así 
como proveer las necesidades de vida para su propia familia, impidieron un 
trabajo más frecuente con la Biblia. En ese momento (para el 7 de abril), los 
traductores habían avanzado hasta Génesis 24:42a y Mateo 9:2. 

Es digno de mención que, en este punto, se estaban recibiendo 
revelaciones importantes (que ahora están registradas en nuestro Doctrina 
y Convenios) de manera concurrente con la traducción de la Biblia; de 
hecho, es fundamental reconocer que se recibieron secciones como la 76 
(la visión de las glorias), la 77 (visión sobre la Revelación de Juan), la 91 
(información sobre los apócrifos del Antiguo Testamento) y la 132 
(matrimonio eterno y plural) como un desarrollo directo del trabajo de 
traducción de la Biblia del Profeta. Además, cuestiones en el Doctrina y 
Convenios relacionadas con la Creación, la Caída y la Expiación (por 
ejemplo, DyC 29) también estaban siendo reveladas a través de la 
traducción inspirada de Génesis (por ejemplo, Moisés 2-6). En otras 
palabras, lo que estamos presenciando aquí es un proceso revelador 
concurrente. 

En diciembre de 1830, la traducción de la Biblia reveló muchas cosas 
grandes relacionadas con la antigua ciudad de Enoc, un momento histórico 
que se convirtió en el prototipo escritural para el pueblo de Dios en todas 
las edades. José aprendió que el Señor “llamó a su pueblo Sión, porque 
eran de un corazón y una mente, y vivían en justicia; y no había pobres 
entre ellos” (Moisés 7:18). En febrero de 1831, solo dos meses después, el 
Señor comenzó a hacer conocer, por revelación, el plan por el cual su 

discursosud.com                                                     122 
 

https://discursosud.com/


pueblo en los últimos días podría establecer una sociedad de los puros de 
corazón, y construir igualdad económica y espiritual en una sociedad 
moderna de Sión (DyC 42). 

En resumen, Robert J. Matthews explicó: “El trabajo de los Profetas con la 
Biblia fue una fuente primaria para gran parte del contenido doctrinal y la 
información instructiva del DyC. En consecuencia, no se podría entender 
adecuadamente ni el trasfondo ni el contenido de esas partes del DyC sin 
tener conocimiento de la historia y el contenido de la JST. Los dos 
volúmenes, cuando se colocan juntos, permiten al estudiante obtener una 
imagen más clara de cómo el evangelio fue restaurado en esta 
dispensación, y dan al lector una idea de cómo llega la revelación divina.” 

A principios de 1833, el traductor escribió: “Terminé la traducción y revisión 
del Nuevo Testamento, el 2 de febrero de 1833, y lo sellé.”9 En ese 
momento, se reanudó el trabajo con el Antiguo Testamento. Para el 8 de 
marzo de 1833, los traductores habían avanzado hasta los Profetas (DyC 
90:13). Al día siguiente, 9 de marzo, José consultó a Dios acerca de los 
apócrifos del Antiguo Testamento (que se encuentran entre el Antiguo y el 
Nuevo Testamento en la Biblia King James que José estaba usando) y 
recibió lo que ahora conocemos como Doctrina y Convenios 91. La entrada 
en el diario de José del 2 de julio de 1833 es la siguiente: “Estamos 
sumamente fatigados debido a una gran presión de trabajo. Hoy 
terminamos la traducción de las escrituras, por lo cual expresamos gratitud 
a nuestro Padre Celestial.”10 

Los Escribas 

José el Profeta fue asistido en su traducción de la Biblia por varias personas 
que sirvieron como escribas. Su esposa, Emma Smith, trabajó en esa 
capacidad durante un corto tiempo. En una revelación dada a Emma en 
julio de 1830 se le instruyó: “Y tú irás con él cuando él se vaya, y serás para 
él como escriba, mientras no haya nadie que sea escriba para él, para que 
pueda enviar a mi siervo, Oliver Cowdery, adondequiera que yo quiera” 
(DyC 25:6; énfasis añadido). El Libro de Mormón había sido publicado en 
marzo de 1830, por lo que esta directiva no podría haberse referido a más 
trabajo con el registro nefitita. Oliver Cowdery sirvió un tiempo en el 
trabajo de traducción, pero sus actividades como escriba fueron 

discursosud.com                                                     123 
 

https://discursosud.com/


interrumpidas por un llamado para servir una misión de predicación a los 
lamanitas (DyC 28; 32). John Whitmer también trabajó como escriba 
durante un tiempo. Más tarde, se le dio la tarea de asistir al Profeta en la 
transcripción y reescritura de la traducción de la Biblia (DyC 47:1). La mayor 
parte de la actividad de escriba fue realizada por Sidney Rigdon. Después de 
ser bautizado en la Iglesia en Ohio, Sidney se unió a José Smith y a los 
Santos en Nueva York en diciembre de 1830. Se involucró en ese mismo 
mes en el trabajo con la Biblia y trabajó de manera constante hasta que el 
trabajo formal de traducción terminó en julio de 1833. 

El trabajo del escriba parece haber consistido en escribir en hojas de papel 
lo que José Smith dictaba. José leía directamente de la Biblia y, mediante el 
espíritu de inspiración, señalaba la necesidad de revisar un texto. Un 
examen de los manuscritos revela diferentes enfoques o métodos en el 
trabajo de traducción. Por ejemplo, el texto bíblico se escribe por completo 
a mano en los manuscritos de Génesis 1-24 y Mateo 1-Juan 5. Más tarde se 
empleó un método más corto, en el que solo se anotaban por el escriba los 
pasajes que debían ser revisados en las páginas del manuscrito. 

De igual importancia en el proceso de traducción fue el marcado de la gran 
Biblia por parte de José. Se colocaba una marca, una X o algún otro símbolo 
antes o después de muchos de los pasajes que iban a ser alterados. Se 
descubrió que marcas adicionales en la Biblia (puntos, líneas inclinadas, 
palabras circuncritas o tachadas) eran esenciales en conjunto con los 
manuscritos para discernir exactamente lo que José Smith pretendía con 
ciertos pasajes y dónde exactamente debía hacerse el cambio. 

La Nueva Traducción, 1830-1844 

El interés y la participación del Profeta no cesaron cuando terminó con la 
Biblia King James en julio de 1833. José pasó los años restantes de su vida 
(hasta su muerte en 1844) revisando y corrigiendo los manuscritos, 
buscando encontrar las palabras adecuadas para transmitir lo que había 
llegado a saber por revelación. Robert Matthews escribió sobre las 
revisiones en el manuscrito original: “Frente a la evidencia, difícilmente se 
puede sostener que las palabras exactas le fueron dadas al Profeta en el 
proceso de una experiencia revelatoria. Las palabras exactas pueden haber 
sido dadas a la mente del Profeta en ocasiones, pero la evidencia del 

discursosud.com                                                     124 
 

https://discursosud.com/


manuscrito sugiere que generalmente él se vio obligado a formular las 
palabras él mismo para transmitir el mensaje que deseaba. En 
consecuencia, más tarde pudo haber observado que a veces las palabras no 
eran completamente satisfactorias en los escritos iniciales. Tal vez 
transmitieron demasiado o demasiado poco. O tal vez fueron demasiado 
específicas o demasiado vagas, o incluso ambiguas. O las palabras pudieron 
haber implicado significados no intencionados. Así, a través de (1) un error 
de grabación, (2) un aumento de conocimiento, o (3) una selección 
inadecuada de palabras, cualquier pasaje de la Nueva Traducción podría 
estar sujeto a una revisión posterior. Algunas de las revisiones se 
escribieron directamente en los manuscritos originales; otras se escribieron 
en hojas de papel separadas sujetas a las páginas del manuscrito original.  

Partes de la traducción de José Smith fueron publicadas antes del martirio 
del Profeta. La traducción completa no estuvo disponible hasta 1867, 
cuando la Iglesia Reorganizada de Jesucristo de los Santos de los Últimos 
Días, conocida hoy como la Comunidad de Cristo, imprimió la primera 
edición, llamándola las Santas Escrituras. Parte de la nueva traducción de 
José estaba disponible a través de The Evening and the Morning Star en 
Independence, Missouri (1832-33). En las Lecciones sobre la Fe, José citó 
varios pasajes scripturales según la nueva traducción. Además, lo que ahora 
se conoce como José Smith-Mateo (la traducción de Mateo 24 de José 
Smith) fue publicado en algún momento entre 1832 y 1837, mientras que 
las visiones de Moisés (Moisés 1) fueron publicadas en The Times and 
Seasons en 1843. 

Una cosa es clara respecto a la Traducción de José Smith durante la vida de 
José Smith: el Profeta tenía toda la intención de publicar la traducción 
completa y de hacer accesibles a los Santos de los Últimos Días las valiosas 
verdades contenidas en ella. En la medida en que una persona se salva no 
más rápido de lo que gana conocimiento, José el Profeta estaba ansioso por 
dar a conocer al pueblo las maravillosas percepciones que le habían llegado 
a través de su trabajo con la Biblia. Tanto el Profeta como los Santos 
consideraban la labor de traducción y, ciertamente, el producto como algo 
de profunda gravedad. En una revelación dada a Frederick G. Williams en 
enero de 1834, el Señor explicó: “Ahora os digo, mi siervo José Smith Jr. ha 
sido llamado para hacer una gran obra y tiene necesidad de hacer la obra 

discursosud.com                                                     125 
 

https://discursosud.com/


de traducción para la salvación de las almas.” Así, en numerosas ocasiones 
a lo largo de los últimos años del ministerio de José Smith, el Profeta mismo 
y los Doce hicieron frecuentes solicitudes a los Santos para obtener 
asistencia financiera, a fin de que José pudiera “dedicarse exclusivamente a 
aquellas cosas que se relacionan con la espiritualidad de la iglesia,” 
particularmente la Nueva Traducción. 

En julio de 1840, la Primera Presidencia y los Doce Apóstoles nombraron a 
dos hombres para recorrer la Iglesia y buscar donaciones y ofrendas para la 
impresión de varios libros de la Iglesia, incluida la Traducción de José Smith. 
Un editorial en The Times and Seasons señaló: “Las autoridades de la iglesia 
aquí, habiendo tomado en consideración este asunto, y viendo la 
importancia de publicar un Himnario, y una cantidad más extensa de los 
Libros de Mormón, y también la necesidad de publicar la nueva traducción 
de las escrituras, que tanto tiempo ha sido deseada por los Santos; han 
nombrado y autorizado a Samuel Bent y George W. Harris, como agentes 
viajeros, para hacer contratos y recibir dinero, etc., para la realización de 
esta gloriosa obra.” 

El 19 de enero de 1841, el Señor dio instrucciones específicas y promesas a 
William Law: “Si él hace mi voluntad, deje que de ahora en adelante 
escuche el consejo de mi siervo José, y con su interés apoye la causa de los 
pobres, y publique la nueva traducción de mi santa palabra a los habitantes 
de la tierra. Y si él hace esto, lo bendeciré con una multiplicidad de 
bendiciones, de manera que no será desamparado, ni su descendencia será 
hallada mendigando pan” (DyC 124:89-90; énfasis añadido). Las súplicas de 
los líderes de la Iglesia al respecto no fueron atendidas, y el Profeta fue 
asesinado antes de que la traducción completa fuera impresa en su 
totalidad. 

La cuestión de la completitud de la JST (Traducción de José Smith) es una de 
gran importancia. ¿Realmente José Smith completó su trabajo con la Biblia? 
En un sentido, el Profeta completó su tarea al moverse de Génesis a 
Apocalipsis—es decir, recorrió la versión King James de la Biblia. 
Recordamos la entrada en el diario de José del 2 de julio de 1833: “Hoy 
terminamos la traducción de las escrituras, por lo cual expresamos gratitud 
a nuestro Padre Celestial.” Sin embargo, si preguntamos si José Smith hizo 

discursosud.com                                                     126 
 

https://discursosud.com/


todos los cambios en la versión King James que podrían haberse hecho o 
deberían haberse hecho, estamos tratando con un asunto completamente 
diferente, en lo que respecta a la completitud. 

Una de las pruebas más fuertes del estado incompleto de la traducción se 
encuentra en los sermones de José Smith de 1833 a 1844. En numerosas 
ocasiones, el Profeta aclaró y corrigió pasajes bíblicos, cambios que no se 
reflejaron en su traducción inspirada anterior. Por ejemplo, el segundo 
versículo de la Biblia King James describe el estado de las cosas en la 
mañana de la creación: “Y la tierra estaba desordenada y vacía” (Génesis 
1:2). En el manuscrito original de la Traducción de José Smith, este versículo 
es exactamente el mismo que aparece en la versión King James. Sin 
embargo, en un sermón pronunciado el 5 de enero de 1841 en Nauvoo, 
José enseñó que la frase “desordenada y vacía” debería traducirse como 
“vacía y desolada.” 

El apóstol Pablo explicó en su primera epístola a los Corintios que “ningún 
hombre puede decir que Jesús es el Señor, sino por el Espíritu Santo” (1 
Corintios 12:3). En una alocución a la Sociedad de Socorro a fines de abril de 
1842, José explicó que ningún hombre puede saber que Jesús es el Señor 
sino por el Espíritu. Justo cinco meses antes de su muerte, el Profeta aclaró 
otro pasaje bíblico que no había recibido alteración en el manuscrito 
original: “A menudo se hace la pregunta: ‘¿No podemos ser salvos sin pasar 
por todas esas ordenanzas?’ Yo respondería: No, no la plenitud de la 
salvación. Jesús dijo: ‘En la casa de mi Padre hay muchas moradas, y voy a 
preparar un lugar para vosotros.’ La casa mencionada aquí debería haberse 
traducido como reino; y cualquier persona que sea exaltada a la morada 
más alta tiene que cumplir con una ley celestial, y toda la ley también.” Se 
podrían dar otros ejemplos para ilustrar aún más este punto. 

Hay otro ángulo muy significativo desde el cual ver el asunto de cuánto de 
la Biblia el Señor permitió que José Smith tradujera: la falta de preparación 
de los Santos y del mundo para recibir todo lo que podría haberse dado a 
través del Profeta. Según una conversación sostenida en la Escuela de los 
Profetas de Salt Lake City en 1868, “George A. Smith testificó que había 
oído a José decir antes de su muerte que la nueva traducción no estaba 
completa, que no había podido prepararla, y que probablemente fue 

discursosud.com                                                     127 
 

https://discursosud.com/


providencial que así fuera.” El presidente George Q. Cannon observó: “José 
no vivió para dar al mundo una publicación autoritativa de estas 
traducciones. Pero el trabajo fue su propia recompensa, trayendo consigo 
una bendición especial de comprensión ampliada para el Profeta y una 
bendición general de iluminación para el pueblo a través de sus enseñanzas 
posteriores.” El presidente Cannon también anotó: “Hemos oído a Brigham 
Young decir que el Profeta, antes de su muerte, le había hablado sobre 
volver a revisar la traducción de las escrituras y perfeccionarla en puntos de 
doctrina que el Señor le había restringido dar con claridad y plenitud en el 
momento del que hablamos.” 

El presidente Joseph Fielding Smith escribió en 1914 que el Profeta “revisó, 
tal como está, mucho más de lo que el mundo puede o recibirá. En la 
‘traducción de las escrituras,’ dio al mundo todo lo que el Señor le permitió 
dar, y tanto como muchos de los miembros de la Iglesia fueron capaces de 
recibir. Por lo tanto, terminó todo lo que se requería de él, o lo que se le 
permitió revisar, hasta julio de 1833, cuando interrumpió su labor de 
revisión.” El élder Bruce R. McConkie también escribió: “En muchos pasajes 
se hicieron todos los cambios necesarios; en otros, el Espíritu lo ‘restringió’ 
de dar el significado completo y claro. Como con todo conocimiento 
revelado, el Señor estaba ofreciendo nuevas verdades al mundo, ‘línea 
sobre línea, precepto sobre precepto... . Ni el mundo ni los santos en 
general estaban entonces ni están ahora preparados para la plenitud del 
conocimiento bíblico.” 

La Traducción: 1844 AL SIGLO XX 

El Manuscrito Bernhisel (1845) 

Después de la muerte del Profeta, los manuscritos de la Nueva Traducción 
fueron conservados por Emma Smith, viuda de José, y, por lo tanto, 
eventualmente pasaron a ser propiedad de la Iglesia RLDS.27 Sin embargo, 
no mucho después del martirio, el Dr. John M. Bernhisel, un amigo de 
confianza del Profeta y de Emma, tuvo la oportunidad de examinar el 
manuscrito original. Al describir la ocasión en la primavera de 1845, cuando 
el Dr. Bernhisel examinó el manuscrito, L. John Nuttall registró: “El élder 
John M. Bernhisel llamó a petición del presidente Taylor y explicó acerca de 
su copia manuscrita de la Nueva Traducción de la Biblia, tomada del 

discursosud.com                                                     128 
 

https://discursosud.com/


Manuscrito del Profeta José Smith. El hermano Bernhisel dijo: ‘Tenía un 
gran deseo de ver la Nueva Traducción, pero no me gustaba pedirla; pero 
una tarde, estando en la casa del hermano José, aproximadamente un año 
después de su muerte, la hermana Emma, para mi sorpresa, me preguntó si 
no me gustaría verla. Respondí, sí. Ella me la entregó al día siguiente, y la 
mantuve en mi custodia durante aproximadamente tres meses. Ella me dijo 
que no estaba preparada para la prensa, ya que José había diseñado 
revisarla nuevamente. No copié todo lo que fue traducido, dejando algunas 
pocas adiciones y cambios que se hicieron en algunos de los libros. Pero en 
lo que respecta a lo que copié, lo hice lo más correctamente que pude. Las 
marcas en mi Biblia corresponden exactamente con las marcas en la Biblia 
del Profeta José, de modo que todos los libros corregidos en su Biblia, hasta 
donde yo sé ahora, están marcados en mi Biblia; pero como dije, las 
adiciones no se hicieron todas en mi Manuscrito de esos libros que no 
copié.’” 

Las limitaciones de lo que se ha llegado a conocer como el Manuscrito 
Bernhisel son claras a partir de las propias palabras de John Bernhisel: la 
copia que hizo es incompleta y, por lo tanto, inadecuada para representar 
exactamente lo que el Profeta José Smith y sus escribas registraron. Los 
siguientes son algunos de los errores que cometió sin intención el Dr. 
Bernhisel: 

1. Bernhisel no copió todas las correcciones señaladas en los 
manuscritos originales. José alteró 3,410 versículos; Bernhisel notó 
solo 1,463. 

2. La copia de Bernhisel es interpretativa, en el sentido de que parece 
estar pensando por sí mismo, en lugar de simplemente copiar del 
manuscrito de José. 

3. A veces, Bernhisel registró más de lo que debería haber hecho; es 
decir, anticipó correcciones que no estaban allí.  
No hay duda de que si Bernhisel hubiera sabido en la primavera de 
1845 que los manuscritos originales estarían fuera del alcance de la 
Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días durante tanto 
tiempo (aproximadamente 125 años), habría tenido mucho más 
cuidado al registrar todo lo que José había registrado. Su copia fue 
pensada como personal y nunca fue concebida por él como un 

discursosud.com                                                     129 
 

https://discursosud.com/


documento oficial. John Bernhisel llegó al Valle de Salt Lake el 24 de 
septiembre de 1848, y se supone que trajo su manuscrito con él. 
Una copia de este manuscrito fue realizada por dirección de la 
Primera Presidencia en 1879. El Manuscrito Original de Bernhisel 
ahora está disponible en la Biblioteca de los Historiadores de la 
Iglesia en Salt Lake City. Es significativo como una reliquia histórica, 
y su fecha temprana de 1845 ayuda mucho a verificar la exactitud 
actual de los manuscritos originales. 

La Perla de Gran Precio (1851) 

En 1850, Franklin D. Richards, del Consejo de los Doce, sucedió a 
Orson Pratt como presidente de la Misión Británica. Una de las 
primeras cosas que Richards notó sobre el estado de las cosas en su 
misión fue la escasez de material de lectura de la Iglesia. Pocos de los 
Santos incluso tenían copias de las obras estándar. Sabiendo de la 
necesidad de una lectura regular de buenos libros, particularmente 
las escrituras, el presidente Richards compiló y publicó un folleto 
misionero, un libro que contenía varias gemas de valor doctrinal e 
histórico, muchas de las cuales eran revelaciones y escritos del 
Profeta José Smith. Este folleto, que llegó a conocerse como La Perla 
de Gran Precio y que fue impreso por primera vez en 1851, contenía 
artículos como las traducciones de José de los materiales egipcios (los 
escritos de Abraham y los facsímiles); varias revelaciones del Doctrina 
y Convenios (todas o partes de las secciones 20; 27; 77; 87; 107); 
extractos de la historia de José Smith sobre la Restauración (Historia 
de José Smith); los Artículos de Fe, tal como se dieron en la Carta de 
Wentworth; y un poema de John Jacques, un converso británico, 
titulado “Truth” (lo conocemos como “Oh Say, What Is Truth?”). 

La Perla de Gran Precio también contenía los siguientes elementos de 
la traducción de la Biblia de José Smith, tal como se da en la tabla de 
contenido de esa primera edición: 

• Extractos de la Profecía de Enoc, que también contienen una 
Revelación del Evangelio a nuestro padre Adán, después de 

discursosud.com                                                     130 
 

https://discursosud.com/


haber sido expulsado del Jardín del Edén. Revelado a José 
Smith, diciembre de 1830 [Moisés 6:43-7:69] 

• Las palabras de Dios, que Él habló a Moisés en el momento en 
que Moisés fue elevado a un monte muy alto, y vio a Dios 
cara a cara, y habló con Él, y la gloria de Dios estaba sobre 
Moisés; por lo tanto, Moisés pudo soportar Su presencia. 
Revelado a José Smith, junio de 1830 [Moisés 1:1-5:16, parte; 
Moisés 5:19-40; Moisés 8:13-30] 

• Extracto de una Traducción de la Biblia: siendo el capítulo 
veinticuatro de Mateo, comenzando con el último versículo 
del capítulo veintitrés. Por el Profeta, Vidente y Revelador, 
José Smith [José Smith-Mateo]. 

Como se puede ver, no todo el material de Moisés estaba contenido 
en la Perla de Gran Precio de 1851. El presidente Richards parece 
haber utilizado los materiales de la Traducción de José Smith de 
manuscritos anteriores (es decir, no las versiones finales preparadas 
por el Profeta José), tal como se publicó anteriormente en The 
Evening and the Morning Star y The Times and Seasons. 

La Primera Impresión de la Traducción de José Smith (1867) 

En una conferencia de la Iglesia RLDS celebrada en abril de 1866, se 
hicieron planes para publicar la traducción de la Biblia del Profeta 
José Smith. Un comité se acercó a Emma Smith Bidamon el 3 de 
mayo de 1866 en relación con el uso de los manuscritos originales, y 
Emma les entregó los manuscritos. Más tarde, escribió a su hijo José 
Smith III: “Ahora, en cuanto al manuscrito de la Nueva Traducción, si 
deseas conservarlos, puedes hacerlo, pero si no, me gustaría 
tenerlos. A menudo he pensado que la razón por la cual nuestra casa 
no se incendió cuando estuvo tantas veces en llamas fue por ellos, y 
aún siento que hay una santidad asociada a ellos.” 

Un comité de publicación de la RLDS tenía el manuscrito listo para su 
publicación para el 1 de julio de 1867, y el primer envío de la edición 

discursosud.com                                                     131 
 

https://discursosud.com/


impresa (quinientas copias) llegó a Plano, Illinois, el 7 de diciembre 
de 1867. El libro se llamó Las Santas Escrituras. Posteriores ediciones 
siguieron, incluida una edición para maestros de 1936, que fue la 
primera edición en tener las palabras Versión Inspirada como parte 
del título del libro. En 1944 se publicó una “Nueva Edición Corregida,” 
en la que se hicieron 352 correcciones a la edición original (1867). En 
esa edición, parece que el comité de publicación había descubierto 
cómo fusionar los manuscritos con la Biblia marcada. En 1970 se 
introdujo una edición en columnas paralelas en la que el estudiante 
podía comparar la versión King James con la traducción de José Smith 
de un vistazo. La impresión de 1991 de la nueva edición corregida 
parece ser la más precisa publicada hasta la fecha. 

La edición de 1867 es importante no solo por su valor histórico como la 
aparente realización del deseo del Profeta de que toda la nueva traducción 
fuera accesible a todos los miembros de la Iglesia, sino también porque fue 
la fuente sobre la cual Orson Pratt se basó para su producción de la 
segunda edición (estadounidense) de la Perla de Gran Precio canonizada en 
1878. Aunque hubiera sido maravilloso para la Iglesia de Utah haber tenido 
acceso a los manuscritos originales mucho antes en nuestra historia, 
debemos una deuda de gratitud a la Iglesia RLDS (Comunidad de Cristo) por 
imprimir la traducción de la Biblia del Profeta José Smith y preservar los 
manuscritos en la medida en que pudieron. 

El trabajo de Robert J. Matthews 

El interés en la Traducción de José Smith, o Versión Inspirada, de la Biblia 
continuó tanto en la Iglesia SUD como en la Iglesia RLDS. Se llevaron a cabo 
estudios sobre la historia de la traducción de José Smith,54 comparaciones 
entre esta y la versión King James,35 y análisis textuales importantes36 
desde 1940 hasta 1969. El espíritu de investigación y el deseo de descubrir 
y profundizar en el significado y la importancia del trabajo de José Smith 
con la Biblia impulsaron numerosas tesis, disertaciones, artículos y libros 
durante muchos años. 

En el verano de 1944, Robert J. Matthews escuchó una transmisión radial a 
través de la estación KSL, pronunciada por el presidente Joseph Fielding 

discursosud.com                                                     132 
 

https://discursosud.com/


Smith. En ese sermón, el presidente Smith citó Juan 1:18, “Ningún hombre 
ha visto a Dios en ningún tiempo,” así como 1 Juan 4:12, “Ningún hombre 
ha visto a Dios en ningún tiempo, excepto aquellos que creen.” El 
presidente Smith dijo: “Esos dos pasajes que estamos discutiendo fueron 
corregidos por el Señor en una revelación a José Smith,” y luego leyó las 
palabras de la traducción inspirada del Profeta: “Y ningún hombre ha visto a 
Dios en ningún tiempo, excepto el que ha dado testimonio del Hijo; porque, 
excepto a través de Él, ningún hombre puede ser salvo” (JST Juan 1:19; 
énfasis añadido). Robert Matthews tenía entonces solo dieciocho años y 
nunca antes había oído hablar de la JST. Sin embargo, de repente, se sintió 
profundamente impactado por el significado de lo que el presidente Joseph 
Fielding Smith acababa de decir y, al mismo tiempo, surgió en él un deseo 
de saber más sobre esta faceta del ministerio del Profeta. 

No había ninguna edición impresa de la traducción de la Biblia de José 
Smith disponible en la ciudad natal del hermano Matthews, Evanston, 
Wyoming, ni había nadie que supiera mucho sobre el trabajo. Aquellos que 
sabían algo eran negativos al respecto, indicando por un lado que José 
Smith nunca terminó la traducción y, por otro, que la edición impresa no 
era confiable, ya que probablemente había sido alterada por la Iglesia RLDS. 
Finalmente, el joven hermano Matthews pudo obtener una impresión de 
1947 de la Versión Inspirada de N. B. Lundwall de Salt Lake City, un hombre 
que había pertenecido anteriormente a la Iglesia RLDS y que también era 
conocido por numerosas compilaciones y publicaciones importantes en el 
mercado de libros SUD. De 1947 a 1950, el hermano Matthews comparó la 
versión King James y la traducción de José Smith. Citó frecuentemente de 
ella en discursos y lecciones, pero a menudo le decían en su barrio y en la 
Universidad Brigham Young que la Iglesia no aceptaba el libro y que era 
inapropiado incluso citarlo. 

La introducción en 1944 de la “nueva edición corregida” de la Versión 
Inspirada había confirmado en la mente de muchos Santos de los Últimos 
Días que la Iglesia RLDS había alterado los manuscritos originales de la 
traducción de la Biblia de José Smith. Tales actitudes aumentaron el deseo 
de Robert Matthews de examinar los manuscritos por sí mismo para 
verificar la precisión de las ediciones impresas. El hermano Matthews 
comenzó a preguntar a los líderes de la Iglesia RLDS sobre la posibilidad de 

discursosud.com                                                     133 
 

https://discursosud.com/


examinar los documentos originales. Continuó con sus solicitudes durante 
quince años antes de que finalmente se le concediera permiso en 1968. 

Mientras tanto, el hermano Matthews había aprendido que una copia 
parcial de los manuscritos—el Manuscrito Bernhisel—era conservada por la 
Iglesia en Salt Lake City. En gran parte gracias a los esfuerzos de Reed C. 
Durham y la amabilidad del presidente Joseph Fielding Smith, el historiador 
de la Iglesia en ese momento, el Manuscrito Bernhisel se puso a disposición 
para investigación en 1965. En 1960, Robert Matthews había escrito una 
tesis de maestría en la Universidad Brigham Young sobre los cuatro 
Evangelios y la traducción de la Biblia de José Smith, pero en ese estudio no 
tuvo acceso a los manuscritos originales. En 1968 completó un Ph.D. en 
BYU, con su disertación doctoral examinando las ediciones impresas de la 
traducción de José Smith y el Manuscrito Bernhisel. Este estudio abrió el 
camino para que la Iglesia RLDS permitiera al hermano Matthews tener 
acceso a los manuscritos originales, comenzando en 1968. En 1975, publicó 
su libro “A Plainer Translation: Joseph Smith’s Translation of the Bible, a 
History and Commentary,” en el que discutió la importancia histórica y 
doctrinal de la traducción de José Smith, basándose no solo en fuentes 
impresas (la Versión Inspirada y ediciones publicadas anteriormente de la 
traducción de la Biblia de José Smith), sino también en los manuscritos 
originales. 

Entre las muchas contribuciones críticas del trabajo de Robert J. Matthews 
con los documentos originales, se descubrieron o confirmaron los 
siguientes puntos: 

1. Las correcciones del Profeta no se hicieron en las páginas de la 
Biblia, sino en hojas de papel. 

2. Varios escribas trabajaron con el Profeta en el registro de las 
correcciones. 

3. Algunos pasajes fueron corregidos más de una vez, proporcionando 
información adicional en cada ocasión. Esto ayudó a demostrar 
cómo llega la revelación. 

4. Los manuscritos revelaron fechas clave, lo que dio una indicación 
más clara del momento en que el Profeta estaba traduciendo 
ciertos capítulos. Estos hallazgos también establecieron la relación 

discursosud.com                                                     134 
 

https://discursosud.com/


doctrinal de la traducción de José Smith con el Doctrina y 
Convenios. 

5. A través del acceso a las fechas en los manuscritos, quedó claro que 
el trabajo de traducción de la Biblia fue una actividad principal del 
Profeta y un asunto significativo en la historia de los Santos de los 
Últimos Días y en el desarrollo de la verdad en esta dispensación. 

6. Finalmente, el trabajo del hermano Matthews sustenta y verifica el 
texto de la traducción de José Smith tal como fue impresa en la 
Versión Inspirada, proporcionando evidencia de que los lectores 
pueden sentirse cómodos con lo que ahora encuentran impreso. 
Con muy pocas excepciones,38 el texto impreso sigue los 
manuscritos en contenido y significado. 

La Edición de los Santos de los Últimos Días de la Biblia King James (1979) 

En 1972, el presidente Harold B. Lee organizó un Comité de Ayudas Bíblicas 
para preparar una edición de la Biblia que proporcionara ayudas doctrinales 
e históricas para los estudiantes de las escrituras de los Santos de los 
Últimos Días. Entre los primeros temas propuestos en la preparación de la 
edición SUD de la Biblia estaba que se incluyeran los cambios significativos 
de la traducción de la Biblia del Profeta José Smith. A medida que avanzaba 
el trabajo en esta edición de la Biblia King James, quedó claro que tal 
proyecto llevaría naturalmente a una consideración del estado de la 
combinación triple también. El Comité de Ayudas Bíblicas se convirtió en el 
Comité de Publicaciones de las Escrituras, que finalmente consistió en los 
élderes Thomas S. Monson, Boyd K. Packer y Bruce R. McConkie. Estos tres 
miembros del Consejo de los Doce Apóstoles fueron asistidos 
principalmente por tres miembros de la facultad de Educación Religiosa de 
la BYU: Ellis T. Rasmussen, Robert C. Patch y Robert J. Matthews. Además, 
cientos de miembros del Sistema Educacional de la Iglesia ayudaron a 
producir la Guía Temática y un complejo sistema de referencias cruzadas 
entre todos los libros dentro de las obras estándar. 

Hay mucho que recomendar en la innovadora edición SUD de la Biblia King 
James, publicada por primera vez en 1979 y nuevamente en 2013 con 
ortografía actualizada, ayudas de estudio y una nueva introducción a la 
Traducción de José Smith. Una de sus grandes fortalezas es la maravillosa 

discursosud.com                                                     135 
 

https://discursosud.com/


luz que arrojan los cambios hechos en la traducción de José Smith, ya sea 
en las notas al pie de página de cada página o en el Apéndice al final del 
libro. El élder Packer observó en 1982 acerca de las nuevas ediciones de las 
escrituras: “Serán consideradas, en la perspectiva de la historia, como el 
logro culminante en la administración del presidente Spencer W. Kimball.” 
Continuando, el élder Packer enseñó: “Con el paso de los años, estas 
escrituras producirán generaciones sucesivas de cristianos fieles que 
conocen al Señor Jesucristo y están dispuestos a obedecer Su voluntad. 

“La generación anterior ha sido criada sin ellas, pero hay otra generación 
que está creciendo. Las revelaciones se abrirán para ellos como nunca antes 
en la historia del mundo. En sus manos ahora se entregan las varas de José 
y de Judá. Desarrollarán una erudición evangélica más allá de la que sus 
antepasados pudieron lograr. Tendrán el testimonio de que Jesús es el 
Cristo y serán competentes para proclamarlo y defenderlo.” 

¿Qué es la Traducción de José Smith? 

Desafortunadamente, José Smith no explicó la naturaleza de su traducción 
inspirada de la Biblia King James. Así como no estamos seguros de cómo 
exactamente tradujo el Libro de Mormón, tampoco estamos informados 
por el Profeta mismo acerca de lo que implicaba mientras estudiaba y 
meditaba sobre el texto bíblico. Se han sugerido las siguientes 
posibilidades40 para explicar lo que representa la traducción de la Biblia de 
José Smith: 

1. “Comentario profético inspirado” por el Profeta José Smith, 
percepciones que proporcionó para ayudar a un mundo moderno a 
comprender mejor un mensaje de tiempos antiguos. Esto podría ser 
similar a lo que Nefi se refería como la comparación de las 
escrituras con nosotros mismos (1 Nefi 19:23-24; 2 Nefi 11:8). Los 
documentos proféticos pueden ser interpretados y explicados por 
los profetas, y debemos una profunda deuda de gratitud a José 
Smith en este sentido. 

2. Una armonización de conceptos doctrinales que fueron 
revelados a José Smith de forma independiente de su trabajo 

discursosud.com                                                     136 
 

https://discursosud.com/


con la Biblia, pero que resultaron ser el medio por el cual él 
llegó a reconocer una inexactitud bíblica. 

3. Una restauración de contenido, ideas, eventos y dichos que 
no fueron registrados por los autores bíblicos o que fueron 
registrados por ellos pero que, desde entonces, se omitieron 
del registro. De una manera muy real, cuestionamos la 
integridad de José Smith, a menos que consideremos 
seriamente la propuesta de que muchos de los cambios del 
Profeta en su traducción de la Biblia podrían ser una 
restauración de contenido perdido. Una respuesta que recibo 
ocasionalmente de aquellos dentro de la fe SUD y de otros 
fuera de ella cuando se enteran de la traducción bíblica del 
Profeta es esta: “Pero, ¿no estaba José Smith simplemente 
‘mormonizando’ la Biblia?” No obstante, no tarda mucho en 
darse cuenta de que había muy poco con lo que mormonizar 
la Biblia para 1833. Muchas doctrinas de los Santos de los 
Últimos Días que hoy se asocian típicamente con el 
mormonismo no llegaron sino hasta más tarde. 

En su traducción de dos de los Evangelios, el Profeta cambió los 
títulos para que dijeran “El Testimonio de San Mateo” y “El 
Testimonio de San Juan.” Tal alteración no es sin importancia. Me 
resulta difícil imaginarlo agregando palabras a los sermones del 
Salvador, creando discusiones entre Jesús y los Doce, y produciendo 
escenarios y recreando eventos de los cuales no tenemos otro 
registro, salvo que esas palabras y eventos alguna vez fueron parte 
de los testimonios de los escritores del Evangelio. ¿No sugeriría esto 
deshonestidad (o orgullo o arrogancia) insertar o crear o inventar 
episodios o diálogos que no tienen base en hechos históricos? Las 
palabras del propio José Smith son conmovedoras en cuanto a 
pretender realizar una obra divina: “Después de que [DyC 67] fue 
recibida, W[illiam] E. McLellin, como el hombre más sabio en su 
propia estimación, teniendo más aprendizaje que sentido, intentó 

discursosud.com                                                     137 
 

https://discursosud.com/


escribir un mandamiento como uno de los menores de los del Señor, 
pero fracasó; fue una tremenda responsabilidad escribir en el 
nombre del Señor. Los élderes, y todos los presentes, que 
presenciaron este vano intento de un hombre de imitar el lenguaje 
de Jesucristo, renovaron su fe en la plenitud del evangelio, y en la 
verdad de los mandamientos y revelaciones que el Señor había dado 
a la iglesia a través de mi instrumento; y los élderes indicaron su 
disposición a dar testimonio de su verdad a todo el mundo.” 

Mi convicción personal es cierta respecto a la integridad de José Smith. 
Creo que muchas de las alteraciones hechas en la traducción de José 
representan comentarios o armonizaciones. Igualmente creo que, como 
traductor y restaurador divinamente llamado, José Smith restauró lo que 
una vez se había registrado pero que luego fue intencionalmente removido, 
e incorporó lo que ocurrió o se dijo antiguamente, pero que no fue 
registrado por los escritores antiguos. Debemos siempre tener en cuenta 
que José, el traductor del Libro de Mormón y receptor de las revelaciones 
en el Doctrina y Convenios, era el mismo hombre llamado y empoderado 
como traductor de la Biblia. 

Algunos dudan en reconocer o usar la Traducción de José Smith como una 
verdadera restauración porque los cambios a menudo no reflejan las 
lecturas o los significados más obvios en algunos de los textos más antiguos 
existentes. Los Santos, de todos los pueblos, deben ser cautelosos al evitar 
suposiciones superficiales sobre los manuscritos más antiguos disponibles. 

Las variantes textuales a lo largo de los siglos son de dos tipos: no 
planificadas y planificadas. Las variantes no planificadas son 
frecuentemente las no intencionadas, resultado de errores humanos; son, 
de alguna manera, las más fáciles de manejar y aquellas a las que un crítico 
textual sincero podría dedicar toda una vida de estudio. Las variantes 
planificadas resultaron cuando un escriba decidió conscientemente agregar 
o omitir algo del manuscrito. En muchos casos, esas podrían haber sido 
adiciones o omisiones bien intencionadas, pero aún así son dañinas para la 
transmisión precisa del manuscrito anterior. En otros casos, las adiciones u 
omisiones podrían haber sido menos bien intencionadas, como cuando se 

discursosud.com                                                     138 
 

https://discursosud.com/


han alterado, quitado o retenido verdades valiosas. Incluso este último tipo 
de error podría corregirse si tuviéramos acceso a manuscritos originales o 
documentos posteriores pero no alterados de una época anterior. Pero no 
los tenemos. 

La visión profética de Nefi trata sobre alteraciones dramáticas e 
intencionales a los textos más antiguos. El hermano Matthews observó: “Al 
leer las palabras del ángel [en 1 Nefi 13], descubrimos que el mundo nunca 
ha tenido una Biblia completa, porque fue masivamente, incluso 
catastróficamente, corrompida antes de ser distribuida.” No se necesita 
mayor fe para suponer que el Profeta José Smith vio más allá de los textos 
ahora disponibles hacia un texto anterior o más completo (o quizás incluso 
hacia un episodio o declaración no registrada previamente) que aceptar 
que él tradujo planchas de oro que contenían un lenguaje conocido solo por 
los nefitas (Mormón 9:34). En resumen, “las partes planas y preciosas que 
faltan aún no han sido reveladas a través de manuscritos y eruditos, sino 
que están disponibles solo a través del Libro de Mormón, la Traducción de 
José Smith y la revelación moderna por medio de la instrumentalidad de un 
profeta.” 

Conclusión 

Pocos asuntos en la historia de La Iglesia de Jesucristo de los Santos de los 
Últimos Días demuestran de manera más dramática cómo los tesoros 
doctrinales generalmente nos han llegado línea por línea, precepto por 
precepto, que el proceso mediante el cual la Nueva Traducción llegó de 
José Smith, a través de la Iglesia Reorganizada, a los Santos en el siglo XX. Al 
observar detenidamente la historia de la Traducción de José Smith, 
podemos ver la mano del Señor de manera significativa: no solo el Señor 
dirigió los esfuerzos de su noble siervo José Smith en la traducción en sí, 
sino que también abrió puertas e intervino donde fue necesario para que 
una obra monumental pudiera ser entregada intacta a Israel moderno. 

La actitud con la que José Smith abordó su tarea de traducir la Biblia es 
evidente en las declaraciones del Profeta mismo. Por ejemplo, en una carta 
a W. W. Phelps, José escribió: “Hemos terminado la traducción del Nuevo 
Testamento. Se han revelado cosas grandes y gloriosas, estamos haciendo 
rápidos avances en el antiguo libro y, en la fuerza de Dios, podemos hacer 

discursosud.com                                                     139 
 

https://discursosud.com/


todas las cosas conforme a su voluntad.”44 Que José y su escriba 
reconocieran que el trabajo de traducción de la Biblia era mucho más que 
un ejercicio mental es evidente en una simple entrada en la parte superior 
de la página 1 del manuscrito de la traducción de José Smith de Mateo: 
“Una Traducción del Nuevo Testamento, traducida por el poder de Dios.”45 
En una revelación a Sidney Rigdon, el escriba principal de la traducción, 
Jesucristo nos da Su propia percepción sobre la naturaleza y el alcance de la 
traducción de José Smith: “Y te doy un mandamiento: que escribas por él; y 
las escrituras serán dadas, tal como están en mi propio seno, para la 
salvación de mis escogidos.” (DyC 35:20; énfasis añadido). 

En 1832, el Señor advirtió a los Santos que, a menos que tomaran en serio 
el “nuevo convenio del Libro de Mormón, la Iglesia quedaría bajo 
condenación” (DyC 84:54-57). En 1831, José Smith había enseñado de 
manera similar acerca de su traducción de la Biblia: Dios había sellado 
frecuentemente los cielos por causa de la codicia en la Iglesia. Dijo que el 
Señor acortaría su obra en justicia y que, a menos que la Iglesia recibiera la 
plenitud de las Escrituras, aún caería.”46 

Hay tanta belleza y profundidad de doctrina y visión que se puede obtener 
dentro de la Traducción de la Biblia de José Smith que es un error estudiar y 
enseñar sin ella; hacerlo equivale a elegir lo que recibiremos del Señor y lo 
que no. Tal actitud es ciertamente ajena al verdadero buscador de la 
verdad. Aquellos que aman y reverencian el nombre y los trabajos de José 
Smith deberían estar complacidos y entusiasmados de recibir todo lo que 
Dios ha elegido revelar a través de su moderno vidente y legislador. 

Debe ser obvio que vivimos en un día en que los efectos de la eliminación 
de verdades preciosas se sienten en el mundo religioso. Sin embargo, en 
cumplimiento de la gloriosa profecía de Moisés, Dios ha levantado en 
nuestros días a un moderno Moisés, a través de cuya instrumentalidad las 
verdades del cielo “se han vuelto a dar entre los hijos de los hombres—
entre tantos como crean” (Moisés 1:41). 

  

discursosud.com                                                     140 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 8 
Sion. Los Puros de Corazón 

 

 

Fayette, Nueva York, y Kirtland, Ohio, noviembre-diciembre de 1830. El 
Profeta José y sus escribas en la traducción de la Biblia, entre junio y 
septiembre de 1830, habían recorrido los primeros capítulos de Génesis y 
aprendieron detalles significativos sobre la obra y la gloria del Señor, la 
Creación y la Caída, y la eterna expiación de Jesucristo. En noviembre y 
diciembre de 1830, se hicieron conocer percepciones que se habían perdido 
del registro bíblico cientos de años antes, relacionadas con la vida, el 
ministerio y la eventual traducción del profeta-patriarca antediluviano Enoc. 
La Sion de Enoc proporcionó un patrón, un modelo, mediante el cual se 
podría establecer una Sion moderna. 

Aunque la aceptación de Jesucristo y su mensaje de salvación es un 
esfuerzo individual, el cielo en la tierra y el cielo en el más allá deben ser 
traídos a cabo mediante el establecimiento de la unidad entre personas de 
buena voluntad. Aunque la paz y la rectitud definitivas en la tierra no 
podrán llegar hasta que el Rey de reyes regrese con gloria, majestad y 
poder, es responsabilidad del pueblo de Dios despojar sus almas del orgullo 
y la envidia, y de este modo establecer una unión espiritual significativa en 
la sociedad. El respetado erudito del Nuevo Testamento N. T. Wright 
escribió: “Parece que nosotros, los seres humanos, fuimos diseñados para 
encontrar nuestro propósito y significado no solo en nosotros mismos y en 
nuestras vidas internas, sino en los unos a los otros y en los significados y 
propósitos compartidos de una familia, una calle, un lugar de trabajo, una 
comunidad, una ciudad, una nación.” 

Crecimiento y Comunidad 

A medida que he sido testigo del crecimiento de La Iglesia de Jesucristo de 
los Santos de los Últimos Días desde el año de mi propio nacimiento (1947, 
cuando la Iglesia había crecido hasta incluir su primer millón de miembros) 

discursosud.com                                                     141 
 

https://discursosud.com/


hasta el presente, me siento asombrado pero inspirado por lo audaces que 
fueron los primeros líderes SUD, lo seguros que estaban, lo optimistas que 
estaban acerca del futuro crecimiento del reino del Señor. Intenta imaginar 
cómo se sintió un pequeño grupo de Santos de los Últimos Días cuando se 
reunieron en la casa de Peter Whitmer Sr. para la organización formal de la 
Iglesia el 6 de abril de 1830. Intenta imaginar lo que pasó por las mentes de 
los primeros misioneros cuando se les dijo por revelación que “la voz del 
Señor es para todos los hombres, y no hay ninguno que escape; y no hay 
ojo que no vea, ni oído que no oiga, ni corazón que no sea penetrado... Y la 
voz de advertencia será para todo el pueblo, por las bocas de mis 
discípulos, a quienes he escogido en estos últimos días” (DyC 1:2, 4). 

Intenta imaginar la maravilla y asombro que debió haber embargado al 
pequeño grupo cuando se les instruyó que “el sonido debe salir de este 
lugar hacia todo el mundo, y hasta los confines de la tierra—el evangelio 
debe ser predicado a toda criatura, con señales siguiéndolos a los que 
crean” (DyC 58:64). Verdaderamente, el brazo del Señor sería revelado 
“convenciendo a las naciones... del evangelio de su salvación. Porque 
sucederá en ese día que cada hombre escuchará la plenitud del evangelio 
en su propia lengua, y en su propio idioma, a través de aquellos que han 
sido ordenados para este poder” (DyC 90:10-11). 

Wilford Woodruff describió una reunión temprana de los Santos en 
Kirtland, Ohio: “El domingo por la noche, el Profeta llamó a todos los que 
sostenían el Sacerdocio a reunirse en la pequeña escuela de troncos que 
tenían allí. Era una casa pequeña, quizás de 4 metros cuadrados. Pero 
albergó a todo el Sacerdocio de la Iglesia de Jesucristo de los Santos de los 
Últimos Días que estaba entonces en la ciudad de Kirtland, y que se habían 
reunido para ir al Campamento de Sion... Cuando nos reunimos, el Profeta 
llamó a los Élderes de Israel para que dieran testimonio de esta obra... 
Cuando terminaron, el Profeta dijo: Hermanos, he sido muy edificado e 
instruido con vuestros testimonios esta noche, pero quiero decirles delante 
del Señor que no saben más sobre los destinos de esta Iglesia y este reino 
que un bebé en el regazo de su madre. No lo comprenden.’ Me sorprendió 
un poco. Dijo: ‘Es solo un pequeño puñado de Sacerdocio lo que ven aquí 
esta noche, pero esta Iglesia llenará América del Norte y del Sur—llenará el 
mundo.’” 

discursosud.com                                                     142 
 

https://discursosud.com/


José Smith declaró solo semanas antes de su muerte: “Calculo ser uno de 
los instrumentos para establecer el reino de [Dios que visionó] Daniel por la 
palabra del Señor, y tengo la intención de sentar una base que 
revolucionará todo el mundo. ¿Y cómo se realizará esto? ‘No será con 
espada ni con arma de fuego que este reino avanzará,’ dijo el Profeta. ‘El 
poder de la verdad es tal que todas las naciones estarán obligadas a 
obedecer el evangelio.’” 

La visión de José Smith sobre el reino de Dios era cósmica. Consistía en más 
que predicación, estudio y servicios sabáticos; implicaba toda la renovación 
del orden de las cosas en la tierra, la transformación del hombre y la 
elevación de la sociedad. Y en el corazón de esa sublime escena estaba la 
doctrina de Sion, una doctrina y una cosmovisión que darían forma a la 
Iglesia primitiva y señalarían a los Santos de los siglos veinte y veintiuno 
hacia la comunidad ideal. En este capítulo, consideraremos más 
ampliamente la idea y el ideal de Sion como un pueblo o comunidad de 
creyentes, Sion como un lugar específico, y Sion como un estado de ser, los 
puros de corazón. 

Sion Descubierta 

José Smith parece haber encontrado por primera vez el concepto de Sion 
(en un sentido distinto al de la montaña santa o la ciudad santa en 
Jerusalén) en su traducción del Libro de Mormón. Los profetas del Libro de 
Mormón hablaron de Sion como un estado santo, una sociedad de los 
Santos, una forma de vida que debía ser establecida o traída a la existencia 
bajo la dirección de Dios; aquellos que lucharan contra ella incurrirían en el 
desagrado de Dios. Los ciudadanos trabajan para el bienestar de Sion en 
lugar de por dinero. Además, en las palabras de Jesús resucitado 
encontradas en el Libro de Mormón, Sion fue identificada como un lugar 
específico en la tierra de América, una tierra de promesa y herencia para los 
descendientes de José de antaño (1 Nefi 13:37; 2 Nefi 10:11-13; 26:29-31; 
28:20-24; 3 Nefi 16:16-18). 

Como hemos mencionado, un momento clave en la historia de los Santos 
de los Últimos Días con respecto al descubrimiento del concepto de Sion 
ocurrió durante la traducción de José Smith de los primeros capítulos de 
Génesis. Para cuando Sidney Rigdon se unió al Profeta en diciembre de 

discursosud.com                                                     143 
 

https://discursosud.com/


1830 y se convirtió en el escriba principal en la traducción de la Biblia, ya 
comenzaban a darse a conocer detalles sobre el patriarca Enoc y su antigua 
ciudad de Sion. Un texto de la versión King James de tres versículos sobre 
Enoc y su pueblo se expandió a más de cien versículos, exponiendo el 
conocimiento sobre la manera en que toda una sociedad de personas que 
vivían antes del Diluvio fue espiritualmente despertada a la rectitud 
trascendental; los medios por los cuales este antiguo pueblo, 
anteriormente inclinado al egoísmo y al orgullo, cambió sus almas, atendió 
las necesidades de los pobres, y se convirtió en “un solo corazón y una sola 
mente” (Moisés 7:18); y cómo, a través de la aplicación de tal filosofía 
divina, fueron trasladados, sacados de la tierra al seno de Dios (Moisés 7). 
La Sion de Enoc se convirtió en el patrón, el prototipo escritural, para los 
Santos de los Últimos Días. En los meses que siguieron, varias revelaciones 
que ahora tenemos en el Doctrina y Convenios hablaron de la antigua Sion 
de Enoc (DyC 38:4; 45:12-14; 107:49) y también proporcionaron el marco 
general para que los Santos de los Últimos Días comenzaran a construir una 
sociedad moderna de Sion. 

Múltiples Significados de Sion 

Entre las primeras revelaciones registradas en el Doctrina y Convenios 
estuvo el mandamiento repetido: “Ahora, como me habéis pedido, he aquí, 
os digo, guarda mis mandamientos, y procura traer a cabo y establecer la 
causa de Sion” (DyC 6:6; ver también 11:6; 12:6; 14:6). Así, Sion pasó a 
asociarse con la Iglesia restaurada y la obra de la Restauración. Los fieles 
podían animarse en medio de sus problemas, porque Sion era la ciudad de 
Dios (DyC 97:19). De hecho, al hablar del lugar sagrado donde se 
congregaba el pueblo de Dios, el Señor dijo: “He aquí, la tierra de Sion—yo, 
el Señor, la sostengo en mis propias manos” (DyC 63:25). Seguramente el 
Rey de Sion (Moisés 7:53) trataría misericordiosamente con sus súbditos. 

Que existiera una ubicación específica para la ciudad de Sion en las 
Américas fue dado a conocer muy temprano. Oliver Cowdery fue llamado 
en septiembre de 1830 para predicar entre los lamanitas, los nativos 
americanos. Se le instruyó que la ubicación específica de la ciudad de Sion 
“no ha sido revelada, y nadie sabe dónde se construirá la ciudad de Sion, 
pero se dará a conocer más adelante.” Luego, el Señor añadió que la 

discursosud.com                                                     144 
 

https://discursosud.com/


ubicación “será en las fronteras de los lamanitas” (DyC 28:9). El 20 de julio 
de 1831, justo cuando los líderes de los Santos comenzaron a llegar a 
Missouri, los primeros miembros de la Iglesia supieron que la tierra de 
Missouri era “la tierra que he designado y consagrado para la reunión de los 
santos. Por lo tanto, esta es la tierra de la promesa, y el lugar para la ciudad 
de Sion... El lugar que ahora se llama Independence es el lugar central” (DyC 
57:1-3). 

Sion es mencionada en las escrituras como una bandera, o enseña, 
alrededor de la cual un pueblo fatigado o acosado puede reunirse. También 
es un estándar contra el cual se deben evaluar la sustancia y la calidad de 
todas las cosas. Se espera que los Santos juzguen todas las cosas por un 
conjunto de pautas provenientes de una fuente más allá del hombre no 
iluminado. Observe el lenguaje de la revelación: “He aquí, yo, el Señor, he 
hecho mi iglesia en estos últimos días como un juez sentado sobre un 
monte, o en un lugar alto, para juzgar a las naciones. Porque sucederá que 
los habitantes de Sion juzgarán todas las cosas que conciernen a Sion” (DyC 
64:37-38). Como ilustración de este principio, Joseph Young, hermano de 
Brigham Young, explicó que José Smith, el Profeta, “recomendó a los Santos 
cultivar el más alto estado de perfección en sus armonías musicales, como 
el estándar de la fe que él había traído era superior a la religión sectaria. 
Para lograr esto, les hizo entender que el refinamiento del canto 
dependería de la obtención del Espíritu Santo... Cuando se obtengan estas 
gracias, refinamientos y todas las atracciones afines que caracterizaron la 
antigua Sion de Enoc, entonces la Sion de los últimos días se volverá 
hermosa, será aclamada por los Santos de los cuatro vientos, quienes se 
reunirán a Sion con cantos de gozo eterno.” 

Además, Sion es el enfoque, la convergencia y la concentración de todo lo 
que es bueno, todo lo que ennoblece, todo lo que es instructivo e 
inspirador. En Sion, todas las cosas deben ser reunidas en una sola en Cristo 
(Efesios 1:10). En resumen, según Brigham Young, “cada logro, cada gracia 
pulida, cada logro útil en matemáticas, música, en toda ciencia y arte 
pertenece a los Santos.” Los Santos “recogen rápidamente la inteligencia 
que se otorga a las naciones,” dijo el presidente Young en otra ocasión, 
“porque toda esta inteligencia pertenece a Sion.” 

discursosud.com                                                     145 
 

https://discursosud.com/


Sion son las personas, el pueblo de Dios, aquellas personas que han salido 
del mundo de Babilonia hacia la maravillosa luz de Cristo. El Señor animó a 
su pequeño rebaño de los últimos días: “De cierto, así dice el Señor, deje 
que Sion se regocije, porque esta es Sion—LOS PUROS DE CORAZÓN; por lo 
tanto, deje que Sion se regocije, mientras todos los malvados lamenten” 
(DyC 97:21). Así, Sion es un estado de ser, un estado de pureza de corazón 
que otorga a uno el derecho de ser conocido como miembro de la familia 
de la fe. Brigham Young, por lo tanto, habló de los Santos teniendo a Sion 
en sus corazones: “A menos que el pueblo viva delante del Señor en 
obediencia a Sus mandamientos,” dijo, “no pueden tener a Sion dentro de 
ellos.” Además, “en cuanto al espíritu de Sion, está en los corazones de los 
Santos, de aquellos que aman y sirven al Señor con todo su corazón, alma y 
fuerza.” En otra ocasión, el presidente Young afirmó: “Sion será redimida y 
edificada, y los santos se regocijarán. Esta es la tierra de Sion; ¿y quiénes 
son Sion? Los puros de corazón son Sion; ellos tienen a Sion dentro de ellos. 
Purifíquense, santifiquen al Señor Dios en sus corazones, y tengan la Sion 
de Dios dentro de ustedes.”8 Finalmente, el presidente Young preguntó: 
“¿Dónde está Sion? Donde está la organización de la Iglesia de Dios. Y que 
habite espiritualmente en cada corazón; y vivamos de tal manera que 
siempre disfrutemos del Espíritu de Sion.” 

Isaías, el profeta, había hablado unos setecientos años antes de Cristo 
sobre “el monte de la casa del Señor” siendo establecido en las cumbres de 
los montes (Isaías 2:2). En julio de 1840, José Smith declaró (en armonía con 
las enseñanzas en el Libro de Mormón; ver 3 Nefi 16:16-18) que “la tierra 
de Sion consiste en toda América del Norte y del Sur, pero que cualquier 
lugar donde los Santos se reúnan es Sion.” La última parte de esta 
declaración—que Sion representaba más que un lugar, una ubicación única, 
sino que más bien cualquier lugar de reunión—es significativa. Amplía la 
noción de Sion para incluir áreas alrededor del mundo donde las personas 
del pacto se congregan. Esta visión más amplia de Sion se refleja en la 
siguiente escritura: “Sion no será movida de su lugar, a pesar de que sus 
hijos estén esparcidos. Los que queden, y sean puros de corazón, volverán, 
y vendrán a sus herencias, ellos y sus hijos, con cantos de gozo eterno, para 
edificar los lugares desolados de Sion—y todas estas cosas para que se 
cumplan las profecías. Y he aquí, no hay otro lugar designado que aquel que 

discursosud.com                                                     146 
 

https://discursosud.com/


yo he designado; ni habrá ningún otro lugar designado que aquel que yo he 
designado, para la obra de la reunión de mis santos—hasta el día en que no 
haya más espacio para ellos; y entonces tengo otros lugares que designaré 
para ellos, y serán llamados estacas, para las cortinas o la fortaleza de Sion” 
(DyC 101:17-21; énfasis añadido). 

En la oración dedicando el Templo de Kirtland, el Profeta suplicó en favor 
de los Santos “para que salgan hacia Sion, o hacia sus estacas, los lugares de 
tu designio, con cantos de gozo eterno” (DyC 109:39; énfasis añadido). Las 
revelaciones son claras en su declaración de que la seguridad y el refugio se 
hallan en las estacas de Sion. “Levántate y resplandece,” suplicó el Señor, 
“para que tu luz sea un estandarte para las naciones; y que la reunión sobre 
la tierra de Sion, y sobre sus estacas, sea para defensa, y para refugio de la 
tormenta, y de la ira cuando se derrame sin mezcla sobre toda la tierra” 
(DyC 115:5-6; énfasis añadido). 

En cuanto al futuro de Sion, el élder Bruce R. McConkie escribió: “¡El lugar 
central! Que Israel se reúna en las estacas de Sion en todas las naciones. 
Que cada tierra sea una Sion para aquellos destinados a morar allí... Pero 
aún existe un lugar central, un lugar donde estará el principal templo, un 
lugar al que el Señor vendrá, un lugar de donde la ley saldrá para gobernar 
toda la tierra en aquel día cuando el Segundo David reine personalmente 
sobre la tierra. Y ese lugar central es lo que los hombres llaman ahora 
Independence, en el condado de Jackson, Missouri, pero que en un día 
venidero será la Sion de nuestro Dios y la Ciudad de Santidad de su pueblo.” 

Aunque la Iglesia establecerá una presencia significativa en Independence, 
Missouri, y aunque el condado de Jackson se convertirá en el lugar central, 
siempre habrá, como se sugirió anteriormente, una necesidad de las 
estacas de Sion en toda la tierra, de norte a sur, una necesidad de que los 
Santos se reúnan en sus propias tierras y se congreguen con su propio 
pueblo. 

Al igual que la Iglesia, el concepto de Sion ha crecido y se ha expandido con 
el tiempo. El élder Erastus Snow, miembro del Quórum de los Doce, señaló 
en 1884 que cuando los primeros Santos “oían por primera vez la plenitud 
del Evangelio predicada por los primeros Élderes, y leían las revelaciones 
dadas a través del Profeta José Smith, nuestras ideas sobre Sion eran muy 

discursosud.com                                                     147 
 

https://discursosud.com/


limitadas. Pero a medida que nuestras mentes comenzaron a crecer y 
expandirse, comenzamos a ver Sion como un gran pueblo, y las Estacas de 
Sion como numerosas... Dejamos de poner límites a Sion y sus Estacas.” 
Igualmente, el élder Joseph Young explicó que muchos Santos del siglo XIX 
malinterpretaron y calcularon erróneamente varios asuntos, incluido el 
momento en que los Santos debían regresar a Missouri y redimir Sion. “El 
Espíritu Santo acercó muchas cosas a sus mentes—parecían correctas, y por 
ello muchos fueron engañados... Sabía que la fe y el Espíritu Santo 
acercaron los designios de la Providencia, y mediante eso pudimos 
examinarles... pero no teníamos suficiente conocimiento para digerir y 
comprender completamente esas cosas.” 

Sion es la Ciudad de Dios: Babilonia es la ciudad de Satanás. Ambas ejercen 
influencia sobre las almas de sus ciudadanos. Ambas buscan construir una 
lealtad y una fidelidad entre su pueblo. Mientras Sion busca fuerza y 
dirección en el Dios Todopoderoso, Babilonia se especializa en la idolatría: 
el pueblo de Babilonia “no busca al Señor para establecer su justicia, sino 
que cada hombre camina en su propio camino, y conforme a la imagen de 
su propio dios, cuya imagen es semejante al mundo, y cuya sustancia es la 
de un ídolo, que se envejece y perecerá en Babilonia, incluso en Babilonia la 
grande, que caerá” (DyC 1:16). 

Mientras que al final Babilonia producirá almas marchitas y entenebrecidas 
cuyo objetivo principal es el engrandecimiento personal, Sion busca 
reconciliar lo irreconciliable, producir tanto la unión social como el 
individualismo maduro y dinámico. Stephen L. Richards, en ese entonces 
consejero en la Primera Presidencia, observó que “no hay valla entre Sion y 
el mundo, pero para quien tiene discernimiento, ellos [Sion y Babilonia] 
están separados más completamente que si cada uno estuviera rodeado 
por altas murallas inquebrantables. Sus conceptos subyacentes, filosofías y 
propósitos son completamente opuestos unos a otros. La filosofía del 
mundo es autosuficiente, egoísta, materialista y escéptica. La filosofía de 
Sion es humildad, no servilismo, sino un reconocimiento voluntario de la 
soberanía de Dios y dependencia de su providencia.” 

 

 

discursosud.com                                                     148 
 

https://discursosud.com/


Conclusión 

Aunque es cierto que la salvación es un asunto individual, algunos aspectos 
significativos del carácter cristiano solo pueden desarrollarse en 
comunidad. Y desde la perspectiva del Profeta José, esa comunidad era 
Sion. Sion es un lugar. Sion es un pueblo. Sion es un estado santo de ser. En 
palabras del presidente Spencer W. Kimball, Sion es la “más alta orden de 
sociedad del sacerdocio.” Es la herencia de los Santos. “La edificación de 
Sion,” enseñó José Smith, “es una causa que ha interesado al pueblo de 
Dios en todas las edades; es un tema sobre el cual los profetas, sacerdotes y 
reyes se han deleitado de manera especial; han esperado con anticipación 
gozosa el día en el que vivimos; y animados con anticipaciones celestiales y 
alegres han cantado, escrito y profetizado sobre este nuestro día; pero 
murieron sin verlo; somos el pueblo favorecido que Dios ha escogido para 
hacer realidad la gloria de los últimos días.”16 Ese es el destino de aquellos 
que perseveran fielmente hasta el final. Por esa razón, “debemos tener la 
edificación de Sion como nuestro mayor objetivo.” Así que el deber y la 
responsabilidad de los Santos de Dios es establecer la Ciudad de Dios, la 
santa comuna, el lugar donde el Todopoderoso pueda venir y morar con su 
pueblo (Moisés 7:69). 

  

discursosud.com                                                     149 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 9 
Todo en común 

 

 

Kirtland, Ohio, febrero de 1831. Las sociedades utópicas fueron numerosas 
en la temprana América. Una parte significativa de la búsqueda de la 
comunidad santa, la ciudad sobre una colina (Mateo 5:14), era el deseo de 
regresar al orden antiguo de las cosas, particularmente para implementar 
un sistema económico que permitiera a los buscadores cristianos modelarse 
según los seguidores de Jesús en el primer siglo (Hechos 2:44-45; 4:32-37; 
5:1-11). La combinación de la traducción inspirada de la Biblia (Moisés 6-7) 
y las revelaciones al Profeta José (D&C 42, 51, 83) proporcionaría una base 
doctrinal y económica sólida sobre la cual edificar la ciudad de Dios en los 
últimos días. 

El comienzo del siglo XIX a menudo se caracteriza como una época de 
movimientos significativos: en la geografía, en los valores, en las 
instituciones. Sin embargo, este movimiento de cuerpo y mente no fue sin 
propósito; muchos se estaban despegando de sus anclajes y estaban en 
busca activa de nuevas ideas, de un mejor camino. De manera similar, 
individuos viajaban de una parte del país a otra, buscando comprender 
cada esfuerzo social que se estaba probando. Fue una época de utopismo, y 
hombres y mujeres por doquier anhelaban la comunidad santa. El 
historiador Carl Russell Fish escribió sobre esta era: “Nunca antes en 
América las personas habían estado tanto fuera de sus hogares y en 
movimiento. Nunca antes hubo tantos viajeros observándolos, con tan fácil 
mercado para sus observaciones cuando se publicaban. Nunca los 
reporteros ocupados de los periódicos fueron tan numerosos y tan alerta 
para captar a la masa o al individuo en alguna postura inusual, algún gesto 
divertido.” 

 

 

discursosud.com                                                     150 
 

https://discursosud.com/


El contexto  

Una idea común de la época era que el paraíso en la tierra, o el Edén, o la 
utopía, solo se alcanzaría a través del cambio en la sociedad; algunos 
estaban comprometidos con el axioma de que el comportamiento humano 
solo se altera a través de la manipulación del entorno humano. De esta 
postura surgió la idea de una “comunidad amada”, una ciudad modelo, una 
sociedad pura. “Confiados en que los hombres seguirían lo correcto si solo 
se les mostrara claramente, los reformadores que creían en una 
reconstrucción total de las instituciones sociales depositaron su fe en las 
comunidades modelo... Una vez establecida con éxito, una comunidad 
modelo se iniciaría a gran escala hasta que finalmente—y quizás en poco 
tiempo—la sociedad fuera transformada a su imagen... A veces se la conoce 
como ‘socialismo utópico’, porque se proponía usar la comunidad modelo 
como una palanca para la reforma generalizada de la sociedad—no solo en 
la esfera económica, sino también en la educación, la moral y la vida social 
en general.” 

Al mismo tiempo, muchos reformadores seguían buscando restaurar las 
prácticas y las creencias del cristianismo del Nuevo Testamento. Un 
conjunto de pasajes bíblicos que tenía un significado especial para aquellos 
que buscaban el cambio y la restauración se encuentra en los primeros 
capítulos de los Hechos de los Apóstoles. Aquí se describe un grupo de 
creyentes cristianos que eran “de un solo corazón y de una sola alma”, que 
“tenían todas las cosas en común, y que estructuraron su mundo social de 
tal manera que no había “ninguno entre ellos que careciera” (Hechos 4:32-
34). En la mente de varios experimentadores sociales, por lo tanto, una 
perfecta unión espiritual solo se lograría a través de una organización 
comunal. 

El historiador de los Santos de los Últimos Días, Milton Backman, 
caracterizó las sociedades comunales del siglo XIX. Primero, casi todos los 
grupos eran liderados por líderes carismáticos que afirmaban haber 
recibido una visión o una revelación de Dios o al menos sentían un espíritu 
de destino y dirección en su trabajo. Segundo, creían en la importancia de 
los dones del Espíritu. Tercero, poseían una conciencia milenarista, una 
creencia en que la segunda venida de Cristo era inminente. Cuarto, creían 

discursosud.com                                                     151 
 

https://discursosud.com/


en recompensas y castigos futuros. Quinto, adherían a códigos de salud. 
Sexto, practicaban formas de vida comunales. Y séptimo, creían en la 
confesión pública de los pecados, el pacifismo, la simplicidad de vida y la 
frugalidad. 

Un interesante preludio al establecimiento de un sistema económico entre 
los Santos de los Últimos Días es la organización de “la familia”. Sidney 
Rigdon había roto con Alexander Campbell por ciertos asuntos 
doctrinales—específicamente, la creencia de Rigdon en la importancia de 
los dones del Espíritu y su compromiso con el establecimiento de una 
sociedad cristiana como la descrita en los Hechos. Antes de unirse a los 
Santos, Rigdon ayudó a organizar un grupo basado en el patrón encontrado 
en el Nuevo Testamento. Este grupo, llamado “la familia”, se asentó en una 
granja propiedad de Isaac Morley cerca de Kirtland, Ohio. La situación en la 
granja de Morley a principios de 1831 era un arreglo de stock común, y los 
miembros de “la familia” debían amarse unos a otros, compartir todas las 
cosas y, de este modo, convertirse en un pueblo “de un solo corazón y de 
una sola alma”. “En esta organización,” escribió un historiador, “seguían el 
concepto prevalente hecho por el hombre sobre lo que significa tener todas 
las cosas en común. Por ejemplo, todos usaban las camisas, zapatos, etc., 
de los demás. El primero en levantarse por la mañana a menudo era el 
mejor vestido de ese día.” 

Tales prácticas pronto llevaron a la discordia. John Whitmer escribió sobre 
el experimento: “Los discípulos tenían todas las cosas en común, y se 
dirigían rápidamente a la destrucción en lo que respecta a las cosas 
temporales; pues consideraban, al leer las escrituras, que lo que pertenecía 
a un hermano pertenecía a cualquiera de los hermanos. Por lo tanto, 
tomaban la ropa y otras pertenencias de los demás y las usaban sin 
permiso, lo que causó confusión y decepción, ya que no entendían las 
escrituras.” 

Un converso de la Iglesia escribió en su diario sobre su propio encuentro 
con “la familia”: “Isaac Morley... era barrilero de oficio y uno de los 
hombres más honestos y pacientes que he visto. La compañía que mantenía 
parecía lo suficientemente grande como para provocar una hambruna. No 
sé si vivían de él todo el tiempo o no. Mientras estaba en la habitación en 

discursosud.com                                                     152 
 

https://discursosud.com/


casa del ‘Padre Morley’, como todos lo llamábamos, Heman Bassett vino 
hacia mí, sacó mi reloj del bolsillo y se fue como si fuera suyo. Pensé que lo 
devolvería pronto, pero me decepcionó al venderlo. Le pregunté qué 
significaba eso de venderlo. ‘Oh,’ dijo él, ‘pensé que todo estaba en la 
familia.’ Le dije que no me gustaban esas costumbres familiares y que no las 
soportaría.” 

“La familia” se disolvió a medida que la noticia de la Restauración a través 
de José Smith se fue extendiendo por la zona alrededor de Kirtland. José, el 
Profeta, lo registró simplemente en su diario: “El plan de stock común,” que 
había existido en lo que se llamaba la familia... fue rápidamente 
abandonado por la ley más perfecta del Señor.” 

El Señor habla 

Para José Smith y los primeros Santos de los Últimos Días, Sion 
representaba la fusión de lo temporal y lo espiritual: los asuntos 
aparentemente temporales tenían una base espiritual y se daban para 
lograr fines divinos; las leyes espirituales se cumplían y los objetivos 
espirituales se alcanzaban mediante el uso adecuado de los recursos 
temporales. Una revelación dada en 1830 afirmaba que todas las cosas eran 
espirituales para el Todopoderoso y que nunca se había dado una ley o 
mandamiento verdaderamente temporal a sus siervos terrenales (D&C 
29:34). Brigham Young explicó que “el orden de Enoc... es en realidad el 
orden del cielo. Fue revelado a Enoc cuando él edificó su ciudad y reunió a 
la gente y los santificó, de modo que se hicieron tan santos que no 
pudieron vivir entre el resto de las personas y el Señor los llevó.” 

En la Sion de Enoc, la gente no solo era justa, sino también equitativa. Es 
decir, la antigua ciudad de Sion—la cual se convirtió en el prototipo 
escritural para José Smith y los Santos—fue trasladada, no solo porque eran 
“de un solo corazón y una sola mente,” o simplemente porque “vivían en 
justicia,” sino también porque “no había pobres entre ellos” (Moisés 7:18). 
Los Santos de los Últimos Días pronto comenzaron a aplicar la expresión 
axiomática de que “una religión que no tiene el poder para salvar a un 
hombre temporalmente no tiene el poder para salvarlo espiritualmente,” 
pues “si no sois iguales en las cosas terrenales, no podéis ser iguales en la 
obtención de las cosas celestiales” (D&C 78:6). 

discursosud.com                                                     153 
 

https://discursosud.com/


El 9 de febrero de 1831, José Smith dictó lo que ha llegado a conocerse 
como una revelación “que abarca la ley de la iglesia.” En el Doctrina y 
Convenios 42 se introduce la ley de la consagración y la mayordomía, 
algunos de los principios del orden económico que los Santos creen fueron 
implementados por Enoc y su pueblo. Es un sistema destinado a minimizar 
y eventualmente eliminar las desigualdades y las distinciones de clase. Es 
dramáticamente diferente tanto de lo que experimentamos en la sociedad 
actual como de lo que experimentaron los Santos del siglo XIX. 

En las palabras del Señor a los Santos de los Últimos Días: “No se ha dado 
que un hombre posea lo que es más que otro, por lo cual el mundo vive en 
pecado” (D&C 49:20). “Es mi propósito”, se les instruyó a los miembros de 
la Iglesia, “proveer para mis santos, porque todas las cosas son mías. Pero 
debe hacerse a mi manera; y he aquí, esta es la manera en que yo, el Señor, 
he decretado proveer para mis santos, que los pobres sean exaltados, en 
que los ricos sean humillados” (D&C 104:16; énfasis agregado). Los Santos 
debían estar constantemente “buscando a los pobres para administrar a sus 
necesidades humillando a los ricos y los orgullosos” (D&C 84:112). 

La base de la consagración y la mayordomía era la negación de uno mismo y 
el amor fraternal. Como había escrito Adam Smith, autor de La riqueza de 
las naciones (1776), “Sentir mucho por los demás, y poco por nosotros 
mismos, restringir nuestros afectos egoístas, e indulgir nuestros afectos 
benevolentes, constituye la perfección de la naturaleza humana.” 

Consagración e Igualdad 

La ley de la consagración debía ser adoptada por elección, como un asunto 
de libre albedrío. Hablando años después de aquellos que entraron en una 
variante de este sistema en el Gran Valle, el Presidente Brigham Young dijo: 
“Estamos tratando de unir al pueblo en el orden que el Señor reveló a Enoc, 
que será observado y sostenido en los últimos días al redimir y edificar 
Sion... pero quiero decirles, mis hermanos y hermanas, que... los santos no 
están preparados para ver todo de una vez. Tienen que aprender poco a 
poco, y recibir un poco aquí y otro poco allá.” 

En Ohio y Missouri, los miembros de la Iglesia ingresaron a este sistema 
consagrando, o dando, al Señor, a través del obispo local, todas sus 

discursosud.com                                                     154 
 

https://discursosud.com/


propiedades o bienes personales. “He aquí, recordarás a los pobres, y 
consagrarás de tus propiedades para su apoyo, lo que tienes para 
impartirles, con un convenio y una escritura que no podrá ser quebrantada” 
(D&C 42:30). La consagración debía ser un asunto de convenio entre el 
miembro de la Iglesia y Dios y debía ser reconocida por una escritura del 
obispo de la Iglesia al miembro. “Su convenio de consagración hacía que su 
acto fuera oficialmente vinculante ante Dios y la Iglesia, y la escritura lo 
vinculaba legalmente de acuerdo con la ley del país. Por lo tanto, la ley 
económica de Sion se fundaba tanto en los poderes religiosos de la fe y la 
conciencia como en el poder legal de la ley civil, para que por ambas se le 
diera sanción y protección.” 

Según el élder Orson Pratt, la consagración era el primer paso para alcanzar 
la igualdad. Desde su perspectiva, una vez que un hombre ha dado de 
vuelta a Dios todas sus posesiones (pues todo le pertenece a Dios de todos 
modos; Salmo 24:1), entonces no posee nada. Cuando todos los miembros 
en la sociedad de Sion no tienen nada (es decir, cuando todos han 
consagrado), entonces todos son iguales, no poseen nada. Incluso lo que se 
devuelve como mayordomía no es propio: es de Dios. Por lo tanto, él creía 
que la igualdad inicial se asegura mediante una transición de la propiedad a 
la consagración. 

Los Santos de los Últimos Días comprendieron que el acto de consagración 
era una restauración del patrón dado en el Nuevo Testamento, en el que los 
primeros cristianos, “todos los que poseían tierras o casas, las vendían, 
traían el precio de lo que se vendía y lo ponían a los pies de los apóstoles” 
(Hechos 4:34-35). Aunque la consagración era una ofrenda voluntaria, los 
miembros fueron enseñados que las bendiciones plenas de Sion estaban 
disponibles solo para aquellos que eligieran entrar en este orden. Un 
hombre está obligado, dijo José, “por la ley de la Iglesia, a consagrar al 
Obispo, antes de que pueda ser considerado heredero legal del reino de 
Sion.” Wilford Woodruff registró en su diario: “Sea conocido que yo, 
Wilford Woodruff, libremente hago un convenio con mi Dios, que consagro 
y dedico libremente mi persona, junto con todas mis propiedades y efectos 
al Señor, con el propósito de ayudar en la edificación de su reino, incluso 
Sion, en la tierra, para que pueda guardar su ley y poner todas las cosas 

discursosud.com                                                     155 
 

https://discursosud.com/


ante el obispo de su Iglesia, para que pueda ser un heredero legítimo en el 
reino de Dios, incluso el Reino Celestial.” 

Recibiendo la Mayordomía 

Habiendo consagrado todo a Sion, los miembros luego se aconsejaban con 
el obispo para determinar una mayordomía o herencia apropiada. La idea 
de la mayordomía era prevalente en el pensamiento temprano americano y 
tenía mucho que ver con la actitud de los puritanos hacia las posesiones. 
“En la mente puritana, la idea bíblica de la mayordomía se asociaba con la 
idea del convenio. La doctrina de la mayordomía sostenía que Dios había 
dado a sus siervos fieles una responsabilidad especial para supervisar no 
solo sus propias posesiones materiales, sino también el viñedo del Señor 
(en su caso, Nueva Inglaterra) en su totalidad. En otras palabras, los 
puritanos se consideraban responsables del bienestar de toda la 
comunidad. No es sorprendente, entonces, aprender que diseñaron para sí 
mismos una sociedad altamente regulada. Los salarios y precios eran 
establecidos, se asignaban cuotas de producción, el comercio se gestionaba 
cuidadosamente, y las tasas de interés se controlaban.” 

Entre los primeros Santos de los Últimos Días, la propiedad, los bienes o la 
responsabilidad se devolvían al individuo, basándose en el tamaño de la 
familia, las circunstancias, las necesidades, los deseos justos y las 
habilidades (D&C 51:3-4; 82:17). El sistema del Señor dejaba espacio para 
aquellos cuyos talentos, habilidades o asignaciones no eran estrictamente 
temporales. Por lo tanto, los Santos fueron instruidos de que “el que es 
nombrado para administrar cosas espirituales, el mismo es digno de su 
salario, así como aquellos que son nombrados para una mayordomía para 
administrar en cosas temporales” (D&C 70:12; compara con 72:14). Así que, 
por lo tanto, después de consultar con el obispo, una persona podría recibir 
una mayordomía que consistiera esencialmente en los mismos bienes que 
había consagrado. O, dependiendo de la decisión después de la consulta 
con el obispo, la persona podría recibir más o menos de lo consagrado. 

José explicó: “El asunto de la consagración debe ser hecho por el 
consentimiento mutuo de ambas partes; porque dar al obispo el poder de 
decir cuánto debe tener cada hombre, y que él esté obligado a cumplir con 
el juicio del obispo, es darle al obispo más poder que el que tiene un rey; y, 

discursosud.com                                                     156 
 

https://discursosud.com/


por otro lado, dejar que cada hombre diga cuánto necesita y que el obispo 
esté obligado a cumplir con su juicio, es tirar a Sion al caos y hacer esclavo 
al obispo. El hecho es que debe haber un equilibrio o equilibrio de poder 
entre el obispo y el pueblo; y así la armonía y la buena voluntad pueden ser 
preservadas entre ustedes.” 

Los Santos debían administrar sus mayordomías como si fueran su propia 
propiedad. Un hombre, para todos los efectos, tenía control total sobre 
cómo se manejaba su granja, lechería, mercado o asignación de enseñanza. 
Su mayordomía representaba tanto su responsabilidad o trabajo, como su 
contribución a la comunidad. 

José F. Smith explicó: “Cada titular de una mayordomía—que podría ser la 
misma granja, taller, tienda o fábrica que esa misma persona había 
consagrado—debía administrarla de ahí en adelante en beneficio de toda la 
comunidad; todas sus ganancias debían revertir a un fondo común, del cual 
él recibiría el sustento suficiente para sí mismo y para aquellos que 
dependieran de él”. En realidad, y como afirman las escrituras, Dios era el 
dueño de la propiedad, y los ciudadanos de Sion debían servir como 
agentes productivos de Dios en la administración de los negocios del Señor. 
“He aquí, todas estas propiedades son mías”, declaró el Salvador, “y si las 
propiedades son mías, entonces ustedes son mayordomos” (D&C 104:55-
56; énfasis agregado; ver también 42:32). 

A cada mayordomo se le encargaba operar según los principios enseñados 
en la parábola de los talentos (Mateo 25:14-30), para mejorar y expandir su 
mayordomía, lo que incluiría poner sus bienes o servicios a disposición del 
mercado abierto. Hace muchos años, el historiador destacado Leonard 
Arrington señaló que “cada miembro era libre de trabajar como quisiera 
dentro de las limitaciones de su mayordomía. El sistema de ganancias, las 
fuerzas de la oferta y la demanda, y el sistema de precios presumiblemente 
continuarían asignando recursos, guiando decisiones de producción y 
distribuyendo ingresos primarios o ganados. Algunas de las instituciones del 
capitalismo fueron por lo tanto retenidas y se permitió una cantidad 
considerable de libertad económica”. 

El profesor Hyrum Andrus ofreció una opinión similar: “El sistema 
económico bajo la Ley de la Consagración es el de la libre empresa cristiana. 

discursosud.com                                                     157 
 

https://discursosud.com/


Bajo la ley, los santos producen para el mercado libre, no para el Almacén 
Común, que es meramente para almacenar las ganancias excedentes de 
cada mayordomo. Dado que los santos producen para el mercado libre, no 
hay razón para que los productos terminados no puedan venderse fuera del 
círculo de la comunidad mormona y competir con otras mercancías 
producidas por otros. Recíprocamente, los bienes extranjeros podrían 
competir en los mercados locales entre los santos”. 

Debido a que los principios de consagración y mayordomía no fueron dados 
para fomentar la vida comunal, se esperaba que los individuos “pagaran por 
lo que reciban de su hermano” (D&C 42:54). Aunque la unión social y 
espiritual que se pretendía en Sion ciertamente llevaría al intercambio o 
trueque de bienes y servicios, parecería que el sistema se estableció como 
un orden basado en el dinero, donde el pago por la recepción de bienes o 
servicios era la norma de la sociedad (también 72:11). 

Administrando la Mayordomía 

Aunque faltan detalles sobre cómo se mantendría la igualdad después de 
que se otorgaran las mayordomías, había una cosa cierta: la consagración 
excedente (la cantidad por encima y más allá de lo que un mayordomo 
necesitaba después de la consagración inicial) y la producción excedente 
(cualquier exceso más allá de las necesidades personales y familiares 
resultante de la correcta y exitosa administración de la mayordomía) no 
debían ser retenidos por el mayordomo; se convertían en parte del almacén 
comunitario. El almacén era el centro de los intereses económicos de la 
comunidad. Los fondos del almacén (provenientes de la consagración 
excedente o de la producción excedente) se usarían para varios propósitos: 
mejoras comunitarias (D&C 42:34-35), expansión de las mayordomías (D&C 
104:6, 77) y la creación de nuevas mayordomías (D&C 83:5). Además, las 
viudas, huérfanos y otros niños dependientes, así como los jóvenes adultos 
(por ejemplo, parejas recién casadas) debían ser asistidos a través de los 
fondos del almacén (D&C 83). 

Así, otro medio por el cual los individuos se hacían iguales era a través de su 
derecho a extraer recursos del almacén común. “Y debéis ser iguales”, se 
les instruyó a los miembros, “o en otras palabras, debéis tener iguales 
derechos sobre las propiedades, para el beneficio de gestionar los asuntos 

discursosud.com                                                     158 
 

https://discursosud.com/


de vuestras mayordomías, cada hombre según sus deseos y necesidades, en 
tanto sus deseos sean justos” (D&C 82:17). Por lo tanto, tener “todas las 
cosas en común” significaba dos cosas para los Santos de los Últimos Días: 
un almacén común del cual extraer, y un consentimiento común sobre 
cómo se gastarían los fondos en la comunidad (D&C 104:71-75). 

Cada mayordomo debía ser sabio en la administración de las propiedades 
del Señor. Se exigía responsabilidad, presumiblemente mediante un 
sistema de auditorías y entrevistas. “Se requiere del Señor, a mano de cada 
mayordomo, que rinda cuentas de su mayordomía, tanto en el tiempo 
como en la eternidad” (D&C 72:3; compara con 104:11-13). Rendir cuentas 
de la mayordomía en el tiempo probablemente se refería a una auditoría 
regular y a una entrevista en la que el obispo estuviera al tanto de la 
productividad del mayordomo. Rendir cuentas en la eternidad implica la 
responsabilidad de responder a Dios sobre la mayordomía. Cualquier 
miembro del orden encontrado culpable de violar los estándares de la 
Iglesia y el patrón establecido para Sion, y que fuera excomulgado de la 
comunión de los Santos, no tenía derecho al excedente de la consagración 
original; sin embargo, esa persona podría retener la mayordomía que había 
recibido. Es decir, “el que peque y no se arrepienta será echado de la 
iglesia, y no recibirá de nuevo lo que ha consagrado para los pobres y 
necesitados de mi iglesia, o en otras palabras, para mí” (D&C 42:37; ver 
también 32; 51:5). Hablando del transgresor, el Profeta explicó que “si se le 
encuentra como transgresor y se le debe cortar fuera de la iglesia, su 
herencia sigue siendo suya... Pero la propiedad que consagró a los pobres, 
para su beneficio, herencia y mayordomía [la consagración excedente], no 
podrá obtenerla nuevamente por la ley del Señor. Así que ven la propriedad 
de esta ley, que los hombres ricos no pueden tener poder para desheredar 
a los pobres al obtener de nuevo lo que han consagrado.” 

Conclusión 

Ninguna persona vive para sí misma, y Sion solo se establece por un pueblo 
cuyas preocupaciones trascienden su propio interés. “Las mayores 
bendiciones temporales y espirituales,” explicó José Smith, “que siempre 
fluyen de la fidelidad y el esfuerzo concertado, nunca acompañaron al 

discursosud.com                                                     159 
 

https://discursosud.com/


esfuerzo individual o la empresa personal. La historia de todas las épocas 
pasadas atestigua abundantemente este hecho.” 

El primer intento de los Santos de los Últimos Días por vivir la ley de 
consagración fue relativamente breve. “Esto resultó en gran parte,” escribió 
Lyndon Cook, “de la inexperiencia, pero en parte también de la naturaleza 
egoísta del hombre. ... En la primavera de 1833, una demanda judicial 
resultó en el fracaso de la primera fase de la ley económica mormona en 
Misuri. El viernes 1 de marzo de 1833, un miembro de la Iglesia, de apellido 
Bates, proveniente de New London, Ohio, presentó una demanda contra 
Edward Partridge para que le devolviera sus propiedades consagradas. 
Aunque contractualmente Bates había renunciado a sus derechos sobre las 
propiedades, el tribunal en Independence fue más allá de la escritura de 
donación y del acuerdo de mayordomía en su revisión del caso.” El tribunal 
“rescindió el contrato porque determinó que era contrario a los estándares 
de equidad que la Iglesia Mormona exigiera a sus miembros ceder todas sus 
posesiones para permanecer en buena posición.” 

Cook señala que el fracaso inicial del sistema no es sorprendente, ya que 
exigir a quienes ingresaban al orden “transferir todas sus propiedades al 
obispo y volver a consagrar sus excedentes anuales amenazaba el motivo 
de incentivo y llevaba a que los miembros retuvieran posesiones sin 
consagrarlas [comparar con Hechos 5:1-11] o buscaran inversiones privadas 
fuera del sistema.” En segundo lugar, el sistema fracasó porque “los 
miembros eran en su mayoría pobres antes de ingresar al sistema de 
consagración. La redistribución de la propiedad, por lo tanto, resultó en un 
igualamiento hacia abajo en lugar de un igualamiento hacia arriba del nivel 
de vida de los mayordomos.” 

Desde la perspectiva del Señor, los intentos de los Santos por tener éxito en 
la consagración y la mayordomía fracasaron porque el pueblo no había 
“aprendido a ser obediente a las cosas que requerí de sus manos, sino que 
están llenos de toda clase de maldad, y no imparten de sus bienes, como 
corresponde a los santos, a los pobres y afligidos que hay entre ellos” (D&C 
105:3). El élder Orson Pratt sugirió que los Santos “estaban tan 
acostumbrados a poseer propiedad individualmente, que era muy difícil 
lograr que cumplieran con esta ley del Señor.” La tendencia al egoísmo 

discursosud.com                                                     160 
 

https://discursosud.com/


parecía manifestarse en la negativa a reconocer y entregar el excedente 
personal. De nuevo, en palabras del élder Pratt: “Andad entre los Santos, 
entre los inmigrantes que se han reunido de tiempo en tiempo, y solo de 
vez en cuando ha habido un hombre que tuviera algún excedente de 
propiedad [si le] dejamos ser el juez.” 

El Presidente Brigham Young, con su característico estilo directo, describió 
gráficamente el problema del egoísmo entre los primeros Santos de los 
Últimos Días: “Algunos estaban dispuestos a hacer lo correcto con su 
propiedad excedente, y de vez en cuando encontrabas a un hombre que 
tenía una vaca que consideraba excedente, pero generalmente era del tipo 
que patearía el sombrero de una persona, o los lobos le habían comido los 
pezones. De vez en cuando encontrabas a un hombre que tenía un caballo 
que consideraba excedente, pero al mismo tiempo tenía el hueso del anillo, 
estaba resollado, con espavina en ambas patas, con el mal del polo en el 
cuello y una fístula en el otro, y ambas rodillas torcidas.” 

Durante la vida de José Smith, a los Santos se les dio un orden de 
consagración ligeramente diferente, en el que se les instruyó a consagrar su 
excedente cada año y, además, a pagar un diezmo sobre sus intereses o 
ingresos (D&C 119:1-4). Más tarde, cuando los miembros de la Iglesia se 
establecieron en Nauvoo, Illinois, el Señor les entregó, a través de su 
Profeta, el endowment del templo, que recibimos hoy en los templos. En un 
sentido muy real, la consagración a la que los Santos son llamados en los 
templos sagrados es más alta y grandiosa, más profunda y más comprensiva 
que la que se esperaba de los Santos en Ohio y Missouri. Mientras que los 
miembros hoy no dan todos sus fondos y propiedades al obispo local, los 
Santos que han recibido el endowment son llamados a consagrarse a sí 
mismos—dar todo de sí mismos al trabajo del Señor y al establecimiento 
del reino de Dios en la tierra. Verdaderamente, “una religión que no 
requiere el sacrificio de todas las cosas nunca tiene poder para producir la 
fe necesaria para la vida y la salvación.” 

No son solo nuestras carteras, sino también nuestras voluntades, lo que 
Cristo requiere de aquellos que desean heredar el grado más alto del reino 
celestial. El élder Neal A. Maxwell lo expresó hermosamente: “En la lucha 
por la sumisión última, nuestras voluntades constituyen todo lo que 

discursosud.com                                                     161 
 

https://discursosud.com/


realmente tenemos para darle a Dios. Los regalos usuales y sus derivados 
que le damos a Él podrían justificadamente ser sellados ‘Devolver al 
remitente,’ con una S mayúscula. Incluso cuando Dios recibe este único 
regalo a cambio, los plenamente fieles recibirán todo lo que Él tiene” (D&C 
84:38). ¡Qué tasa de cambio! 

  

discursosud.com                                                     162 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 10 
Más cielos que uno 

 

 

Hyrum, Ohio, febrero de 1832. La traducción de la Biblia realizada por José 
Smith no solo dio a conocer verdades notables acerca de los antiguos, sino 
que también impulsó al Profeta a encontrar y reconocer significados 
especiales, perspectivas, patrones y temas subyacentes en las escrituras 
sagradas, incluso a atreverse a hacer preguntas difíciles sobre cómo ciertas 
doctrinas habían sido entendidas y enseñadas durante generaciones. José 
Smith y Sidney Rigdon comenzaron a preguntarse, por ejemplo, acerca de 
las visiones del cielo y el infierno que habían sido promulgadas por los 
divinos y filósofos católicos romanos y protestantes durante cientos de años. 
Fue durante la traducción del quinto capítulo de Juan, particularmente el 
versículo 29, cuando la visión de las glorias se hizo evidente para el 
traductor y su escriba. 

“No se turbe vuestro corazón; creéis en Dios; creed también en mí. En la 
casa de mi Padre hay muchas moradas; si no fuera así, yo os lo habría dicho. 
Voy a preparar lugar para vosotros” (Juan 14:1-2). Parece que Cristo está 
enseñando a los Doce durante la Última Cena que la vida en el más allá 
consiste en más que simplemente un cielo y un infierno; si fuera de otra 
manera, él nos lo habría dicho. La razón sugiere que no todas las personas 
son igualmente buenas y, por lo tanto, no todas las personas buenas 
merecen la misma recompensa en la vida futura. Igualmente, no todas las 
personas malas son igualmente malas, y seguramente algunas son tan 
malas que merecen hundirse en el pozo más profundo del infierno. Algo tan 
fundamental, tan central para la salvación como este principio de justicia, 
seguramente formaría parte de lo que Dios haría saber durante los tiempos 
de restitución. 

 

 

discursosud.com                                                     163 
 

https://discursosud.com/


Contexto de la Visión 

Recordamos de nuestra discusión en el capítulo 7 que en junio de 1830 el 
Profeta José Smith comenzó una traducción inspirada de la Versión Reina-
Valera de la Biblia, un trabajo para el cual fue divinamente asignado (D&C 
42:56; 76:15) y que él consideraba una rama de su “llamado.” El Profeta y 
sus escribas progresaron a través del libro de Génesis hasta el 7 de marzo 
de 1831, cuando el Señor le ordenó al Profeta que se concentrara en el 
Nuevo Testamento (D&C 45:60-61). El 12 de septiembre de 1831, para 
escapar de la persecución, los Smith se mudaron a Hiram, Ohio, para vivir 
con la familia de John Johnson. 

Para el 16 de febrero de 1832, el Profeta y Sidney Rigdon habían traducido 
gran parte del quinto capítulo de Juan. En los versículos 28 y 29, el Salvador 
indica que llegará el momento en que los muertos oirán la voz del Hijo de 
Dios y saldrán de la tumba, “los que hayan hecho lo bueno, para 
resurrección de vida; y los que hayan hecho lo malo, para resurrección de 
condenación.” El traductor sintió la inspiración de alterar el texto de la 
siguiente manera: “Y saldrán; los que hayan hecho lo bueno, para 
resurrección de los justos; y los que hayan hecho lo malo, para resurrección 
de los injustos” (Traducción de José Smith, Juan 5:29; D&C 76:17; énfasis 
añadido). “Ahora, esto nos causó asombro,” dijo José, “porque nos fue 
dado por el Espíritu. Y mientras meditábamos sobre estas cosas, el Señor 
tocó los ojos de nuestro entendimiento y fueron abiertos, y la gloria del 
Señor resplandeció alrededor” (D&C 76:18-19). La alteración en el texto, 
aunque interesante, no es trascendental ni abrumadora. Sin embargo, 
verdaderamente, “de las cosas pequeñas procede lo que es grande” (D&C 
64:33). 

“La escritura [Juan 5:29] planteaba la pregunta,” observó el historiador 
Richard Bushman, sobre cómo Dios podría dividir a las personas en 
categorías tan claras de salvos y condenados cuando los individuos eran tan 
evidentemente una mezcla en la vida ordinaria. Comentando más sobre el 
significado teológico de esta misma pregunta, Bushman continúa: “La 
pregunta que planteó José fue un enigma clásico poscalvinista. Durante más 
de un siglo, la cultura angloamericana había luchado por explicar los juicios 
arbitrarios del Dios calvinista que salvaba y condenaba según su propio 

discursosud.com                                                     164 
 

https://discursosud.com/


buen placer, sin apenas tener en cuenta el esfuerzo humano. Durante el 
siglo anterior, la noción calvinista de soberanía arbitraria había comenzado 
a parecer incongruente y ofensiva... El calvinismo aún florecía en formas 
sofisticadas en círculos teológicos, pero la gente comenzaba a hacer 
preguntas muy similares a las de Smith. ¿Es el juicio de Dios sobre la 
humanidad coherente con Su carácter benevolente?” 

En esta ocasión, José Smith y su escriba recibieron uno de los oráculos más 
notables que se hayan dado jamás a hombres y mujeres en la tierra, uno 
que hemos llegado a conocer simplemente como la visión, o la visión de las 
glorias, tal como se registra en Doctrina y Convenios 76. Esta revelación es 
un comentario interpretativo sobre las palabras del Salvador acerca de las 
“muchas moradas” en el mundo venidero (Juan 14:2) y ofrece una visión 
invaluable sobre el comentario críptico de Pablo acerca de los diferentes 
tipos de cuerpos en la resurrección (1 Corintios 15:40-42). 

Philo Dibble, quien estuvo presente en la casa de los Johnson cuando se 
recibió la visión, registró la siguiente fascinante narración: “La visión de los 
tres grados de gloria, que está registrada en Doctrina y Convenios, fue dada 
en la casa del ‘Padre Johnson’, en Hiram, Ohio, y durante el tiempo que 
José y Sidney estuvieron en el Espíritu y vieron los cielos abiertos, había 
otros hombres en la habitación, quizás doce, entre los cuales yo era uno 
durante parte del tiempo—probablemente dos tercios del tiempo. Vi la 
gloria y sentí el poder, pero no vi la visión. 

“José llevaba ropa negra, pero en ese momento parecía estar vestido con 
un elemento de blanco glorioso, y su rostro resplandecía como si fuera 
transparente, pero no vi la misma gloria acompañando a Sidney… 

“José, a intervalos, decía: ‘¿Qué veo?’ como quien podría decir mirando por 
la ventana y viendo lo que los demás en la habitación no podían ver. Luego 
relataba lo que había visto o lo que estaba mirando. 

“Entonces Sidney respondía, ‘Veo lo mismo.’ 

“Poco después Sidney decía, ‘¿Qué veo?’ y repetía lo que había visto o lo 
que estaba viendo. 

“Y José respondía, ‘Veo lo mismo.’ 

discursosud.com                                                     165 
 

https://discursosud.com/


“Este tipo de conversación se repitió a intervalos cortos hasta el final de la 
visión, y durante todo ese tiempo no se dijo una palabra por ninguna otra 
persona. No se hizo ningún sonido ni movimiento por parte de nadie, 
excepto José y Sidney, y me pareció que nunca movieron una articulación ni 
un miembro durante el tiempo que estuve allí, que creo que fue más de 
una hora, hasta el final de la visión. 

“José se sentó firmemente y con calma todo el tiempo en medio de una 
gloria magnífica, pero Sidney estaba sentado flácido y pálido, 
aparentemente tan flexible como un trapo, observando eso, José comentó, 
sonriendo, ‘Sidney no está acostumbrado a esto como yo.’” 

Visión de las Glorias 

En cierto sentido, la visión de las glorias consta de seis visiones, cada una de 
las cuales consideraremos brevemente. 

Visión I: La Gloria del Hijo 

La primera visión establece brevemente el escenario para lo que sigue, 
colocando las cosas en perspectiva con respecto al trabajo de la redención y 
la salvación, a saber, que la salvación está en Cristo y viene a través del 
derramamiento de su propia sangre y su gloriosa resurrección a una nueva 
vida. Los traductores vieron así en visión “la gloria del Hijo, a la diestra del 
Padre, y recibieron de su plenitud; y vieron a los santos ángeles, y a los que 
son santificados ante su trono, adorando a Dios y al Cordero, que lo adoran 
por los siglos de los siglos” (D&C 76:20-21). De manera similar, el apóstol 
Juan había registrado sobre el Redentor, “Diez mil veces diez mil, y miles de 
miles; diciendo a gran voz, Digno es el Cordero que fue inmolado de recibir 
poder, y riquezas, y sabiduría, y fuerza, y honra, y gloria, y bendición” 
(Apocalipsis 5:11-12). 

El Profeta y su escriba dieron testimonio del Redentor con poderosas 
palabras: “Y ahora, después de los muchos testimonios que se han dado de 
él, este es el testimonio, al final, que damos de él: ¡Que él vive! Porque lo 
vimos, aun a la diestra de Dios; y oímos la voz que daba testimonio de que 
él es el Unigénito del Padre—Que por él, y a través de él, y de él, los 
mundos son y fueron creados, y los habitantes de ellos son hijos e hijas 

discursosud.com                                                     166 
 

https://discursosud.com/


engendrados para Dios” (D&C 76:22-24). Verdaderamente, el testimonio de 
Jesús es el espíritu de la profecía (Apocalipsis 19:10), y todos los santos 
profetas, desde el principio, han testificado del Uno que los llamó y envió 
(Hechos 10:43; Jacob 4:4; 7:11; Mosíah 13:33). 

Además, el testimonio de Sidney y José contiene una doctrina significativa. 
Por un lado, su testimonio afirma la carga de las escrituras—que Jehová, 
quien es Cristo, fue y es el Creador de mundos sin número (Moisés 1:33; 
7:30; Efesios 3:9; Hebreos 1:1-2). También confirma la naturaleza infinita y 
eterna de la Expiación. Lo que sea que nuestro Señor y Maestro cree, él lo 
redime. Es decir, sus labores redentoras alcanzan más allá de los límites de 
nuestra tierra (Moisés 1:32-35). En 1843, el Profeta José Smith escribió en 
poesía un relato de esta visión. Los versículos 22 al 24 de Doctrina y 
Convenios 76 fueron redactados de la siguiente manera: 

Y ahora, después de todas las pruebas dadas de él, 
Por testigos verdaderos, por quienes fue conocido, 
Este es mío, al final de todo, que él vive; ¡sí, él vive! 
Y se sienta a la diestra de Dios, en su trono. 

Y oí una gran voz, dando testimonio desde el cielo, 
Él es el Salvador, y unigénito de Dios— 
Por él, de él, y a través de él, los mundos fueron creados, 
Incluso todos los que corren en los cielos tan vastos. 

Cuyos habitantes, también, desde el primero hasta el último, 
Son salvados por el mismo Salvador nuestro; 
Y, por supuesto, son engendrados hijas e hijos de Dios. 
Por las mismas verdades, y los mismos poderes. 

O, como lo señaló un apóstol más reciente, el Presidente Russell M. Nelson, 
“la misericordia de la Expiación se extiende no solo a un número infinito de 
personas, sino también a un número infinito de mundos creados por Él.” 

Visión II: La Caída de Lucifer 

El Profeta José y su escriba recibieron una afirmación de un elemento vital 
del plan de salvación: la naturaleza de la oposición a través de Satanás y las 
influencias satánicas. Lucifer es descrito en la visión como aquel “que 

discursosud.com                                                     167 
 

https://discursosud.com/


estaba en autoridad en la presencia de Dios” (D&C 76:25), quien se rebeló 
contra el Padre y el Hijo en el consejo premortal en los cielos, 
convirtiéndose así en conocido como perdición, que significa “ruina” o 
“destrucción.” Debido a que, de hecho, era un hijo espiritual de Dios, “un 
hijo de la mañana” (D&C 76:26), los cielos lloraron por su defección. Codició 
el trono del Padre y propuso salvar a todos los hijos e hijas de Dios de una 
manera contraria al plan del Padre (Moisés 4:1-4). “La contienda en los 
cielos fue—Jesús dijo que habría ciertas almas que no serían salvadas; y el 
diablo dijo que él podría salvarlas todas, y presentó sus planes ante el gran 
concilio, quien votó a favor de Jesucristo. Entonces el diablo se levantó en 
rebelión contra Dios, y fue echado abajo, con todos los que levantaron su 
voz por él.” Lucifer se convirtió así en un enemigo de Dios y de toda justicia: 
“Por lo tanto, hace guerra contra los santos de Dios, y los rodea por todas 
partes” (D&C 76:29). 

Visión III: Los Hijos de Perdición 

José y Sidney fueron autorizados a ver a aquellos que reciben luz y verdad, 
y las revelaciones del cielo, y luego eligen conscientemente negar esa luz y 
desafiar a Dios y su obra. Estos son los hijos de perdición, “vasos de ira, 
destinados a sufrir la ira de Dios, con el diablo y sus ángeles en la 
eternidad” (D&C 76:33). Verdaderamente, “es imposible para aquellos que 
una vez fueron iluminados, y han probado el don celestial, y han sido 
hechos partícipes del Espíritu Santo, y han probado la buena palabra de 
Dios, y los poderes del mundo venidero, si se apartan, renovarlos 
nuevamente para arrepentimiento” (Hebreos 6:4-6; compara con 10:26-
29). 

“¿Qué debe hacer un hombre para cometer el pecado imperdonable?” José 
el Vidente preguntó en el sermón de King Follet. “Debe recibir el Espíritu 
Santo, tener los cielos abiertos ante él, conocer a Dios, y luego pecar contra 
Él. Después de que un hombre haya pecado contra el Espíritu Santo, no hay 
arrepentimiento para él. Tiene que decir que el sol no brilla mientras lo ve; 
tiene que negar a Jesucristo cuando los cielos se le han abierto, y negar el 
plan de salvación con los ojos abiertos a la verdad de él; y a partir de ese 
momento comienza a ser un enemigo... No podéis salvar a tales personas; 

discursosud.com                                                     168 
 

https://discursosud.com/


no podéis traerlas al arrepentimiento; hacen guerra abierta, como el diablo, 
y terrible es la consecuencia.” 

Todos los hijos e hijas de Adán y Eva resucitarán de la tumba en la 
resurrección, incluidos los hijos de perdición (D&C 88:32). Los hijos de 
perdición son culpables del pecado imperdonable (Alma 39:6), un pecado 
que no está cubierto por la expiación de Cristo, un pecado por el cual 
ningún sufrimiento personal corregirá los errores cometidos. No hay 
perdón para ellos, ni aquí ni en el más allá, porque “habiendo negado al 
Espíritu Santo después de haberlo recibido, y habiendo negado al Unigénito 
Hijo del Padre, habiéndolo crucificado para sí mismos y puesto en 
vergüenza abierta” (D&C 76:34-35), son culpables de derramar sangre 
inocente, lo que significa la sangre inocente de Cristo. “La blasfemia contra 
el Espíritu Santo,” atestigua una revelación posterior, “que no será 
perdonada en el mundo ni fuera del mundo, es el hecho de que cometan 
asesinato al derramar sangre inocente, y asientan a mi muerte, después de 
que hayan recibido mi nuevo y eterno convenio, dice el Señor Dios” (D&C 
132:27; énfasis añadido). Los hijos de perdición son los únicos que estarán 
sujetos a la segunda muerte espiritual, la expulsión final de la presencia de 
Dios. Ellos, después de ser resucitados y presentados ante Dios para ser 
juzgados (2 Nefi 9:15), serán consignados a un reino sin gloria. 

En medio de esta sombría escena, el Señor proporciona una de las 
definiciones más hermosas del evangelio de Jesucristo: las “buenas nuevas” 
de que “él vino al mundo, incluso Jesús, para ser crucificado por el mundo, 
y para llevar los pecados del mundo, y santificar el mundo, y limpiarlo de 
toda iniquidad; para que por él todos pudieran ser salvos, aquellos que el 
Padre ha puesto en su poder y hecho por él; quien glorifica al Padre, y salva 
todas las obras de sus manos, excepto aquellos hijos de perdición que 
niegan al Hijo después de que el Padre lo ha revelado” (D&C 76:40-43). 

Esta tercera visión termina con un recordatorio solemne de que los detalles 
sobre el destino de los hijos de perdición no han sido revelados (D&C 76:45-
48). En 1833, el Profeta José explicó que “el Señor nunca autorizó a [ciertos 
individuos] a decir que el diablo, sus ángeles o los hijos de perdición 
deberían ser restaurados; porque su estado de destino no fue revelado al 
hombre, no es revelado, ni será revelado, salvo a aquellos que son hechos 

discursosud.com                                                     169 
 

https://discursosud.com/


partícipes de ello: en consecuencia, aquellos que enseñan esta doctrina no 
la han recibido del Espíritu del Señor. Verdaderamente, el hermano Oliver 
declaró que era la doctrina de los demonios.” 

Visión IV: La Gloria Celestial 

El Profeta y Sidney luego estudiaron y aprendieron por contraste: su 
atención se desvió de aquellos que no heredarán gloria alguna hacia 
aquellos que heredarán la más alta. Vieron las glorias del reino celestial y 
proporcionaron amplias descripciones de aquellos que habitan en él. 
Fueron testigos de los habitantes de la “resurrección de los justos” (D&C 
76:50), lo que llamamos la primera resurrección (Mosíah 15:21-25), la 
resurrección de personas celestiales y terrestres. Las personas celestiales 
son aquellas que reciben el testimonio de Jesús y aceptan los términos y 
condiciones del convenio del evangelio. Son “bautizadas de acuerdo con su 
sepultura” y reciben el don del Espíritu Santo, convirtiéndose así en 
“limpiadas de todos sus pecados” (D&C 76:51-52). 

Aquellos que heredan una gloria celestial son los que vencen por la fe (D&C 
76:53), los que han aprendido a “resistir toda tentación del diablo, con su fe 
en el Señor Jesucristo” (Alma 37:33). Vencen al mundo al abandonar los 
placeres mundanos y carnales y se entregan al Señor y a su obra. Estos son 
“sellados por el Espíritu Santo de la promesa, el cual el Padre derrama 
sobre todos los que son justos y verdaderos” (D&C 76:53). El Espíritu Santo 
de la Promesa es el Espíritu Santo, el Espíritu prometido a los Santos. 
Debido a que “el Consolador sabe todas las cosas” (D&C 42:17; Moisés 
6:61), el Espíritu Santo es capaz de escudriñar las almas de los individuos y 
determinar el grado en que han realmente entregado sus corazones a Dios, 
el grado en que son “justos y verdaderos” (D&C 76:53). Así, ser sellado por 
el Espíritu Santo de la Promesa es tener la aprobación ratificadora del 
Espíritu Santo sobre nuestras vidas y sobre las ordenanzas y convenios en 
los que hemos entrado. Es haber pasado las pruebas de la mortalidad, 
haber calificado para la gloria celestial en la vida futura. 

El poema continúa... 

Para aquellos que vencen, por su fe y sus obras, 
Siendo probados en su vida, como el oro purificado. 

discursosud.com                                                     170 
 

https://discursosud.com/


Y sellados por el Espíritu de la promesa, para vida, 
Por hombres llamados de Dios, como lo fue Aarón en el pasado. 

Los hombres y mujeres celestiales son “la Iglesia de los Primogénitos” (D&C 
76:54). La Iglesia de los Primogénitos está compuesta por Santos fieles que 
han demostrado ser verdaderos y fieles a sus convenios. Así como el 
convenio del bautismo es la puerta de entrada a la membresía en la Iglesia 
de Jesucristo en la tierra, el convenio del matrimonio celestial abre la 
puerta a la membresía en la iglesia celestial. La Iglesia de los Primogénitos 
es la Iglesia más allá del velo, el cuerpo organizado de Santos que heredan 
la exaltación. Está compuesta por aquellos que califican para las 
bendiciones del Primogénito. Jesús es el Primogénito del Padre y, como tal, 
tiene derecho a la primogenitura. Como acto de misericordia y gracia 
consumada, nuestro bendito Salvador hace posible que heredemos, 
recibamos y poseamos las mismas bendiciones que él recibe, como si cada 
uno de nosotros fuera el Primogénito. Aquellos que ingresan a la Iglesia y 
viven dignos de la compañía del Espíritu Santo nacen de nuevo; se 
convierten en los hijos e hijas de Jesucristo por adopción (Mosíah 5:1-7). Si 
continúan siendo fieles, reciben después los convenios y ordenanzas del 
templo, incluyendo el endowment y el matrimonio celestial, y son fieles a 
esos convenios superiores, eventualmente se convertirán en los hijos e hijas 
de Dios, es decir, del Padre. Se convierten en herederos de Dios y 
coherederos, o co-herederos, con Jesucristo de todo lo que el Padre tiene, 
incluyendo la vida eterna. “Por lo tanto, como está escrito, ellos son dioses, 
incluso los hijos de Dios” (D&C 76:58). El Presidente Brigham Young declaró 
que “las ordenanzas de la casa de Dios son expresamente para la Iglesia de 
los Primogénitos”. 

“Ellos son los que son sacerdotes y reyes, que han recibido de su plenitud y 
de su gloria” (D&C 76:56). Es decir, son reyes y reinas, sacerdotes y 
sacerdotisas, individuos que, mediante su firmeza e inamovilidad al guardar 
sus convenios, han recibido lo que los profetas llaman la “plenitud del 
sacerdocio” (D&C 124:28). Estos son los que acompañarán al Maestro 
cuando regrese en gloria, aquellos que, si ya han pasado por el velo de la 
muerte, saldrán de la tumba en gloriosa inmortalidad. La primera 
resurrección, que comenzó en el momento de la resurrección de Cristo, se 
reanudará. Estos son los que tienen sus nombres escritos en el cielo, en el 

discursosud.com                                                     171 
 

https://discursosud.com/


libro de la vida del Cordero (D&C 88:2), “donde Dios y Cristo son los jueces 
de todos” (D&C 76:68). 

Y luego, para que no lleguemos a la conclusión de que tales personas han 
alcanzado este grado más alto de gloria por su cuenta, a través de sus 
propios méritos y logros morales o sin la ayuda divina, la santa palabra 
atestigua: “Estos son los que son justos, hombres hechos perfectos a través 
de Jesús, el mediador del nuevo convenio, quien obró esta perfecta 
expiación mediante el derramamiento de su propia sangre” (D&C 76:69; 
énfasis añadido). Ellos son hechos perfectos—completos, íntegros, 
completamente formados, espiritualmente maduros— a través de su unión 
con el Redentor en el convenio. 

Visión V: La Gloria Terrestre 

La visión de la primera resurrección o resurrección de los justos continúa. El 
Profeta y su escriba fueron testigos del estado final de aquellos que 
eligieron vivir de acuerdo con la bondad, la equidad y la decencia en su 
segunda estadía, pero también eligieron no recibir ni incorporar la plenitud 
de esa luz y poder que provienen de recibir el evangelio eterno. La gloria 
terrestre está compuesta por aquellos que en esta vida no recibieron el 
testimonio de Jesús—el testimonio de que él es el Salvador y Redentor de la 
humanidad—pero que después lo recibieron; es decir, recibieron ese 
testimonio en el mundo espiritual postmortal (D&C 76:73-74). El mundo 
terrestre también está habitado por aquellos que supieron en esta vida que 
Jesús era el Cristo, pero que no fueron lo suficientemente valientes en ese 
testimonio para recibir la plenitud del evangelio cuando les fue presentado. 
O, como lo expresó poéticamente el Profeta: 

No valientes por la verdad, no obtuvieron la corona, 
Pero son de esa gloria que está simbolizada por la luna: 
Son ellos los que vienen a la presencia de Cristo, 
Pero no a la plenitud de Dios, en su trono. 

De hecho, aquellos que recibieron la plenitud del evangelio de Jesucristo—
en nuestra época, aquellos que se unen a La Iglesia de Jesucristo de los 
Santos de los Últimos Días—y luego no demuestran ser valientes en su 

discursosud.com                                                     172 
 

https://discursosud.com/


testimonio. Estos son candidatos para el grado terrestre de gloria en el más 
allá. 

Visión VI: La Gloria Telestial 

Recordando que las personas celestiales reciben el testimonio de Jesús y 
también el convenio del evangelio, y que las personas terrestres reciben el 
testimonio de Jesús pero no el convenio del evangelio, ahora aprendemos 
acerca de los habitantes del mundo telestial: “Estos son los que no 
recibieron el evangelio de Cristo, ni el testimonio de Jesús” (D&C 76:82; ver 
también 101). Ellos “no niegan al Espíritu Santo” (D&C 76:83). Es decir, su 
maldad no es tal como para llevarlos a la perdición completa; no han 
cometido el pecado imperdonable, pero son “arrojados al infierno” (D&C 
76:84); en el momento de su muerte mortal, entran en ese reino de la 
esfera postmortal que conocemos como infierno, o prisión de los espíritus, 
y se enfrentan a su pecaminosidad (2 Nefi 9:10-12; Alma 40:13-14). Estos 
no resucitan de la tumba hasta la última resurrección, hasta el final del 
Milenio, “hasta que el Señor, incluso Cristo el Cordero, haya terminado su 
obra” (D&C 76:85). 

Como ocurre con los otros reinos de gloria, hay amplias clasificaciones de 
personas telestiales. Estos son los que “son de Pablo, y de Apolos, y de 
Cefas. Estos son los que dicen que son algunos de uno y algunos de otro—
algunos de Cristo y algunos de Juan, y algunos de Moisés, y algunos de Elías, 
y algunos de Esaias, y algunos de Isaías, y algunos de Enoc; pero no 
recibieron el evangelio, ni el testimonio de Jesús, ni los profetas, ni el 
convenio eterno” (D&C 76:99-101). Además, el reino telestial es el morada 
final de mentirosos, hechiceros, adúlteros y fornicadores, y, como Juan el 
Revelador aprendió, de asesinos (D&C 76:103; Apocalipsis 21:8; 22:15). 

Finalmente, esta parte de la visión agrega el detalle grave de que los 
habitantes del mundo telestial serán “tan innumerables como las estrellas 
en el firmamento de los cielos, o como la arena sobre la orilla del mar” y 
que los habitantes serán “siervos del Altísimo; pero donde Dios y Cristo 
moran, ellos no podrán llegar, mundos sin fin” (D&C 76:109, 112). 

Aunque el reino telestial es el más bajo de los reinos de gloria, los 
habitantes de esa gloria serán “herederos de la salvación” en un mundo 

discursosud.com                                                     173 
 

https://discursosud.com/


que “supera todo entendimiento” (D&C 76:88-89). Generalmente, la 
palabra salvación significa en las escrituras exactamente lo mismo que 
exaltación o vida eterna (D&C 6:13; 14:7; Alma 11:40). Sin embargo, hay 
algunas ocasiones en las escrituras cuando salvación se refiere a algo 
menos que exaltación, y esta es una de esas veces (véase también, por 
ejemplo, D&C 132:17). En este sentido expansivo, nuestro Señor busca 
salvar a todos sus hijos con una salvación eterna. Y lo hace, en que todos 
excepto los hijos de perdición eventualmente heredarán un reino de gloria 
(D&C 76:43). De hecho, el élder Charles W. Penrose observó acerca del 
reino telestial: “Mientras haya una alma de esta raza, dispuesta y capaz de 
aceptar y obedecer las leyes de la redención, no importa dónde o en qué 
condición se encuentre, la obra de Cristo estará incompleta hasta que ese 
ser sea resucitado de la muerte y el infierno, y colocado en una posición de 
progreso, hacia arriba y hacia adelante, en tal gloria como sea posible para 
su disfrute y el servicio del gran Dios.” 

“El castigo infligido será adecuado a los errores cometidos. En un sentido, el 
pecador siempre sufrirá sus efectos. Cuando la deuda sea pagada y la 
justicia satisfecha; cuando la obediencia sea aprendida a través de las 
lecciones de triste experiencia; cuando el alma agradecida y sometida salga 
del castigo eterno, completamente dispuesta a cumplir con las leyes que 
una vez rechazó; habrá un sentimiento duradero de pérdida. La plenitud de 
la gloria celestial en la presencia y sociedad de Dios y el Cordero está más 
allá del alcance de esa alma salva pero no perfeccionada, para siempre. El 
poder de aumento, en el que están el dominio, la exaltación y las coronas 
de gloria inconmensurable, no es para la clase de seres que han sido 
arrojados al infierno y han soportado la ira de Dios durante el período 
asignado por el juicio eterno...” 

“No pueden ascender a la sociedad del Padre ni recibir la presencia del Hijo, 
pero tendrán ministraciones de mensajeros del mundo terrestre, y gozarán 
de una alegría más allá de todas las expectativas y la concepción de las 
mentes mortales no inspiradas. Todos se arrodillarán ante Cristo y servirán 
a Dios el Padre, y tendrán una eternidad de utilidad y felicidad en armonía 
con los poderes superiores. Recibirán la gloria telestial.” 

discursosud.com                                                     174 
 

https://discursosud.com/


No es raro que una persona, ni siquiera de nuestra fe, cuestione la idea de 
“más cielos que uno”, considerándola extraña, antibíblica o innecesaria. 
Pero, ¿qué tan extraña es realmente? ¿Qué tan inusual es esta creencia en 
los diferentes grados de recompensa en la vida venidera? San Agustín, 
quien ha ejercido quizás la influencia más significativa tanto en la teología 
católica romana como en la protestante, escribió: “¿Pero quién puede 
concebir, por no decir describir, qué grados de honor y gloria serán 
otorgados a los diversos grados de mérito? Sin embargo, no se puede dudar 
de que habrá grados. Y en esa ciudad bendita habrá esta gran bendición, 
que ningún inferior envidiará a ningún superior, como ahora los arcángeles 
no son envidiados por los ángeles, porque nadie deseará ser lo que no ha 
recibido.” 

Durante el Primer Gran Despertar, el teólogo estadounidense Jonathan 
Edwards afirmó: “Hay muchas moradas en la casa de Dios porque el cielo 
está destinado a diversos grados de honor y bendición. Algunos están 
destinados a sentarse en lugares más altos allí que otros; algunos están 
destinados a ser elevados a grados más altos de honor y gloria que otros.” 
De manera similar, John Wesley, esencialmente el padre del metodismo, 
habló de algunas personas disfrutando de “grados más altos de gloria” en la 
vida venidera: “Hay una variedad inconcebible en los grados de recompensa 
en el otro mundo... En las cosas mundanas, los hombres tienen ambición de 
llegar lo más alto que puedan. Los cristianos tienen una ambición mucho 
más noble. La diferencia entre el estado más alto y el más bajo en el mundo 
no es nada comparado con la más pequeña diferencia entre los grados de 
gloria.” 

La visión es un oráculo notable. “Nada podría ser más placentero para los 
Santos sobre el orden del Reino del Señor,” declaró José Smith, “que la luz 
que irrumpió en el mundo a través de la visión precedente. El Profeta la 
describió como 'una transcripción de los registros del mundo eterno. La 
sublimidad de las ideas; la pureza del lenguaje; el ámbito para la acción... 
son tan superiores a la mentalidad estrecha de los hombres, que todo 
hombre se ve obligado a exclamar: ¡Vino de Dios!'“ 

 

 

discursosud.com                                                     175 
 

https://discursosud.com/


Conclusión 

El Profeta José Smith y Sidney Rigdon recibieron la visión de las glorias en 
febrero de 1832. Dios continuó revelándose a sí mismo, su plan y las 
doctrinas de la salvación, línea sobre línea, durante los siguientes doce años 
del ministerio mortal del Profeta y, posteriormente, a sus sucesores. Algún 
tiempo después de la venida de Elías y la restauración de los poderes de 
sellado y la plenitud del sacerdocio en abril de 1836, el Profeta introdujo la 
doctrina y la práctica del matrimonio celestial a los Santos. Enseñó que “en 
la gloria celestial hay tres cielos o grados; y para obtener el más alto, un 
hombre debe entrar en este orden del sacerdocio [refiriéndose al nuevo y 
eterno convenio del matrimonio]; y si no lo hace, no puede obtenerlo. 
Puede entrar en el otro, pero ese es el fin de su reino; no puede tener 
aumento” (D&C 131:1-4). O, como expresó el Profeta de otra manera, 
“salvo que un hombre y su esposa entren en un convenio eterno y sean 
casados para la eternidad, mientras estén en esta probación, por el poder y 
la autoridad del Santo Sacerdocio, cesarán de aumentar cuando mueran; es 
decir, no tendrán hijos después de la resurrección. Pero aquellos que estén 
casados por el poder y la autoridad del sacerdocio en esta vida, y continúen 
sin cometer el pecado contra el Espíritu Santo, continuarán aumentando y 
tendrán hijos en la gloria celestial” (D&C 131:1-4). 

Verdaderamente, hay muchas moradas en la casa del Padre (Juan 14:1-2), y 
el Santo de Israel ha hecho provisión para que su pueblo alcance ese nivel 
de gloria en el más allá que estén dispuestos a recibir. Al describir la 
naturaleza revolucionaria de la visión, Richard Bushman señaló que “la 
salida más radical de ‘la visión’ no fue el cielo tripartito, sino la contracción 
del infierno... La doctrina reformuló la vida después de la muerte.” En la 
visión, “un infierno permanente amenazaba a muy pocos [los hijos de 
perdición]. La cuestión no era escapar del infierno, sino la cercanía a Dios. 
Dios ajustó las recompensas a la capacidad de cada persona.” 

Aquí hay un mensaje de esperanza, un soplo de aire fresco en medio de los 
vientos ardientes de la teología sectaria, una doctrina que manifiesta la 
misericordia y la sabiduría de nuestro Divino Redentor. 

  

discursosud.com                                                     176 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 11 
“En el principio con Dios” 

 

 

Kirtland, Ohio, mayo de 1833. Entre junio y octubre de 1830, mientras 
traducía la Biblia, José Smith y su escriba descubrieron una doctrina que, 
con el tiempo, se probaría como una de las enseñanzas más distintivas en el 
mormonismo: a saber, que la humanidad y todas las cosas en la tierra 
fueron creadas espiritualmente antes de ser creadas naturalmente sobre la 
faz de la tierra. Sin embargo, pasarían tres años antes de que esta 
monumental verdad fuera ampliada por una revelación adicional (D&C 93) y 
otros once años después de eso, antes de que alcanzara el cenit teológico 
que logró en el discurso de King Follett. 

Durante mis años de licenciatura como estudiante en la Universidad 
Brigham Young, uno de mis instructores favoritos de religión comenzó 
nuestra clase de Doctrina y Convenios con palabras algo como estas: “Hoy 
discutiremos una de las revelaciones más grandes que jamás se hayan dado 
a la familia humana.” Me sorprendió un poco su comentario, dado que ya 
habíamos estudiado la visión de las glorias (D&C 76) y la revelación 
conocida como la Hoja de Olivo (D&C 88). El maestro añadió: “Si me dijeran 
que me están abandonando en una isla desierta y que solo me permitirán 
un documento religioso, creo que elegiría la revelación que vamos a 
estudiar.” Como clase, nos dirigimos a Doctrina y Convenios 93 y 
comenzamos lo que para mí fue una exploración de algunos de los más 
profundos conocimientos doctrinales de la Restauración. Aunque no hay 
forma, en un libro de este tamaño, de que podamos siquiera comenzar a 
profundizar en cada una de las revelaciones dadas al Profeta José Smith, he 
elegido dedicar este capítulo a una revelación, porque verdaderamente es 
una perla de gran precio. Aunque nuestro énfasis principal será sobre la 
doctrina de la existencia premortal, primero atenderemos otros conceptos 
teológicos magníficos en Doctrina y Convenios 93. 

 

discursosud.com                                                     177 
 

https://discursosud.com/


Dios puede ser conocido y visto 

Durante siglos, los teólogos y los religiosos se habían sometido a la noción 
filosófica de Dios como la deidad distante, el completamente otro, el 
incognoscible, inalcanzable y, ciertamente, inconcebible. Habían sucumbido 
a la idea de que, debido a que Dios es infinito, eterno y perfecto, y porque 
nosotros somos finitos, mortales e imperfectos, cualquier concepto que los 
humanos pudieran idear acerca de Dios sería evidentemente deficiente en 
el mejor de los casos y pervertido en el peor. Es decir, dado que no 
podemos explicar qué es Dios ni quién es Él, solo podemos hablar en 
términos de lo que Él (o ella o ello) no es. Y además, debido a que Dios es 
inmaterial, porque no tiene forma ni sustancia, ciertamente nunca podrá 
ser visto por el ojo humano. Así que supongo que no es ni casual ni 
irrelevante que la sección 93 comience con este notable versículo: “En 
verdad, así dice el Señor: Sucederá que toda alma que deje sus pecados y 
venga a mí, y clame mi nombre, y obedezca mi voz, y guarde mis 
mandamientos, verá mi rostro y sabrá que yo soy” (D&C 93:1). Esta es una 
reafirmación de la promesa dada previamente a la Escuela de los Profetas: 
“Y si tu ojo está centrado en mi gloria, todo tu cuerpo será lleno de luz, y no 
habrá oscuridad en ti; y ese cuerpo que está lleno de luz comprenderá 
todas las cosas.” 

Ahora, nota el mandato divino dado a los hijos del Señor: “Por lo tanto, 
santifiquense para que sus mentes se centren en Dios, y los días vendrán en 
los que lo verán; porque él desvelará su rostro ante ustedes, y será en su 
propio tiempo, y de su propia manera, y de acuerdo con su voluntad” (D&C 
88:67-68; énfasis añadido). 

Ahí está: lo que para el mundo cristiano en general habría sido impensable, 
se les dice claramente a los Santos. Podemos conocer a Dios. Podemos ser 
llenos de su luz. Podemos ser santificados y limpiados de la sangre y los 
pecados de este mundo. Podemos vivir de tal manera que, en el tiempo del 
Señor y de acuerdo con su voluntad omnisciente, podamos ver su rostro y 
tener nuestra fe y esperanza transformadas en conocimiento perfecto. El 
abismo teológico que había sido puesto en su lugar por los pensadores 
religiosos eruditos fue cerrado por medio de una revelación a un buscador 
no educado de la verdad. 

discursosud.com                                                     178 
 

https://discursosud.com/


La Luz de Cristo 

Un día, ya sea en esta vida o en la próxima, las personas fieles cuyas vidas 
les califican para ver a su Maestro apreciarán más que nunca que él es “la 
luz verdadera que alumbra a todo hombre que viene al mundo” (D&C 93:2). 
Debido a que Jehová fue el Redentor y Salvador preordenado de los 
mundos (D&C 76:22-24; Moisés 1:32-35), el Cordero inmolado desde la 
fundación del mundo (Apocalipsis 5:6; 13:8; Moisés 7:47), el plan del Padre 
se convirtió en el suyo por adopción. El evangelio de Dios (Romanos 1:1-3) 
se conoció así como el evangelio de Jesucristo. Debido a que Elohim ha 
investido a su Hijo Amado con sus propios atributos y poderes (Mosíah 
15:3; D&C 93:4) y porque el “Padre de las luces” (Santiago 1:17) ha 
ordenado que Cristo sea la Luz de las luces y la Luz del mundo, esos poderes 
de vida y luz que conocemos como el poder de Dios han llegado a ser 
conocidos como la Luz de Cristo o el Espíritu de Jesucristo. 

La Luz de Cristo tiene tanto funciones naturales como redentoras. El élder 
Parley P. Pratt, un atento estudiante del Profeta José Smith, explicó: “Es, en 
su existencia menos refinada, la luz física que refleja del sol, la luna y las 
estrellas, y otras sustancias, y, por reflexión en el ojo, hace visibles las 
verdades del mundo exterior. También es, en sus grados más elevados, la 
luz intelectual de nuestros órganos internos y espirituales, por medio de la 
cual razonamos, discernimos, juzgamos, comparamos, comprendemos y 
recordamos los asuntos que están dentro de nuestro alcance. Su inspiración 
constituye el instinto en la vida animal, la razón en el hombre y la visión en 
los profetas, y está fluyendo continuamente desde la Divinidad a través de 
todas sus creaciones.” El Espíritu Santo, que es una persona masculina de 
espíritu, se vale de la Luz de Cristo para comunicar verdades sagradas y 
dispensar dones espirituales a una multitud de seres separados en tiempo y 
espacio (Moroni 10:17). 

El mismo poder que nos hace posible ver con nuestros ojos físicos también 
nos permite ver con nuestros ojos espirituales (D&C 88:6-13). El 
discernimiento, la capacidad innata de distinguir entre el bien y el mal y lo 
relevante de lo irrelevante, también viene a través de este Espíritu de 
Jesucristo (Moroni 7:12-19). Además, aquellos que son fieles a este Espíritu 
dentro de ellos—lo que incluye su conciencia y, por lo tanto, los cánones 

discursosud.com                                                     179 
 

https://discursosud.com/


del bien y el mal y la decencia en la sociedad—serán guiados, ya sea en esta 
vida o en la próxima, hacia la luz más alta del Espíritu Santo que viene a 
través del convenio del evangelio (D&C 84:44-53). 

El élder Bruce R. McConkie escribió: “La luz de Cristo (también llamada el 
Espíritu de Cristo y el Espíritu del Señor) es una luz, un poder y una 
influencia que procede de la presencia de Dios para llenar la inmensidad del 
espacio. ... Es la agencia del poder de Dios y la ley por la cual todas las cosas 
son gobernadas. También es la agencia usada por el Espíritu Santo para 
manifestar la verdad y dispensar dones espirituales a muchas personas al 
mismo tiempo. ... Es de esta manera que la persona del Espíritu Santo hace 
sentir su influencia en el corazón de cada persona justa al mismo tiempo.” 

El Salvador continúa explicando en esta asombrosa revelación que aquellos 
que vean su rostro sabrán y entenderán que “Yo estoy en el Padre, y el 
Padre en mí, y el Padre y yo somos uno.” Un apóstol moderno, el élder 
Jeffrey R. Holland, habló sobre el concepto de los Santos de los Últimos Días 
acerca de la unidad del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo: “Creemos que 
estas tres personas divinas que constituyen una sola Cabeza de Dios están 
unidas en propósito, en manera, en testimonio, en misión. Creemos que 
Ellos están llenos del mismo sentido divino de misericordia y amor, justicia 
y gracia, paciencia, perdón y redención. Creo que es preciso decir que 
creemos que Ellos son uno en todos los aspectos significativos y eternos 
imaginables, excepto al creer que Ellos son tres personas combinadas en 
una sustancia, una noción trinitaria que nunca se ha presentado en las 
escrituras porque no es verdad.” 

La revelación continúa con un lenguaje que recuerda las palabras de 
Abinadí, quien habló de Jesucristo como tanto el Padre como el Hijo 
(Mosíah 15:1-4). Cristo es el Padre porque Dios el Padre “me dio de su 
plenitud” (D&C 93:4)—la plenitud de sus poderes, atributos, gloria e incluso 
su nombre. Cristo es el Hijo “porque estuve en el mundo e hice carne mi 
tabernáculo, y moré entre los hijos de los hombres” (D&C 93:4). 

La revelación luego habla en un lenguaje similar al encontrado en la 
primera parte del Evangelio de Juan, que generalmente se cree que 
proviene de los escritos de Juan el Bautista (D&C 93:6, 18). Juan “dio 
testimonio, diciendo: Vi su gloria, que él estaba en el principio, antes de 

discursosud.com                                                     180 
 

https://discursosud.com/


que el mundo fuera; por lo tanto, en el principio estaba la Palabra, porque 
él era la Palabra, incluso el mensajero de la salvación—la luz y el Redentor 
del mundo; el Espíritu de la verdad, que vino al mundo, porque el mundo 
fue hecho por él, y en él estaba la vida de los hombres y la luz de los 
hombres” (D&C 93:7-9). Hablaré más sobre la existencia premortal de 
Cristo en breve. 

El Camino del Señor hacia la Divinidad 

Con la ayuda divina, las personas están en una posición para crecer en los 
atributos y poderes del Espíritu a través del arrepentimiento y la fidelidad 
posterior: pueden recibir lo que este maravilloso oráculo llama “gracia por 
gracia.” Sobre el Salvador, la revelación establece que él “no recibió de la 
plenitud [de la gloria y poder del Padre] al principio, sino que recibió gracia 
por gracia” (D&C 93:12). Recibir gracia por gracia es recibir del Padre tal 
como damos a los demás. Un escritor lo expresó de esta manera: “La gracia 
puede definirse como un don o endowment no ganado, dado como una 
manifestación del amor y la compasión divinos, por el cual el receptor no 
paga un precio equivalente. Pero aunque la gracia no se gana, no debe ser 
inmerecida. Cuando Jesús recibió los atributos y poderes de la gloria de su 
Padre, recibió gracia por gracia; es decir, recibió los dones divinos de la 
gloria del Padre tal como él daba gracia a los demás. El servicio y la 
dedicación al bienestar de los demás, al hacer la voluntad del Padre, fueron, 
por lo tanto, principios fundamentales en el desarrollo espiritual de Cristo. 
Jesús también había hecho un convenio con el Padre de que consagraría la 
gloria que recibiría y la desarrollaría en otros para el Hombre de Santidad 
[Moisés 4:2]. Aquí, también, Él prometió dar gracia para recibir gracia.” 

La revelación continúa: “Y él [Jesús] no recibió de la plenitud al principio, 
pero continuó de gracia en gracia, hasta que recibió una plenitud” (D&C 
93:13). Crecer de gracia en gracia implica un proceso de desarrollo, una 
progresión de un nivel de logro espiritual a otro más alto. José Smith, en el 
sermón de King Follett, proporcionó una definición de la vida eterna como 
el conocer “al único Dios sabio y verdadero.” Él enseñó además: “Tienen 
que aprender cómo ser dioses ustedes mismos, y ser reyes y sacerdotes 
para Dios, tal como todos los dioses lo han hecho antes que ustedes, es 
decir, pasando de un pequeño grado a otro, y de una pequeña capacidad a 

discursosud.com                                                     181 
 

https://discursosud.com/


una gran; de gracia en gracia, de exaltación en exaltación, hasta que 
alcancen la resurrección de los muertos, y sean capaces de morar en los 
ardientes eternos.” 

La revelación luego establece el verdadero significado de la adoración: “Les 
doy estas palabras”—con respecto a cómo y de qué manera Cristo recibió 
gracia por gracia y creció de gracia en gracia—”para que comprendan y 
sepan cómo adorar, y sepan a quién [a qué] adoran, para que puedan llegar 
al Padre en mi nombre, y en su debido tiempo recibir de su plenitud. 
Porque si guardan mis mandamientos, recibirán de su plenitud, y él será 
glorificado en mí, así como yo lo soy en el Padre; por lo tanto, les digo que 
recibirán gracia por gracia” (D&C 93:19-20; énfasis añadido). Adoramos a 
Dios como lo hizo nuestro Maestro, Jesucristo, participando en lo que 
Santiago llamó “la religión pura”—es decir, visitando “a los huérfanos y 
viudas en su aflicción, y [manteniéndonos] sin mancha de los vicios del 
mundo” (JST, Santiago 1:27). Adoramos a Dios siguiendo el ejemplo de 
Aquel que anduvo haciendo el bien (Hechos 10:38). Así, la adoración 
perfecta es emulación, o lo que Tomás de Kempis llamó la “Imitación de 
Cristo.” Es ser santos como Jehová es santo. Es ser puros como Cristo es 
puro. Es hacer las cosas que nos permiten llegar a ser más y más como 
nuestro bendito Salvador. 

En el principio 

Claramente, una de las doctrinas más distintivas de La Iglesia de Jesucristo 
de los Santos de los Últimos Días es la doctrina de la existencia premortal 
de toda la humanidad, el concepto de que cada ser humano vivió como 
espíritu antes de nacer en esta esfera de existencia. El mundo cristiano más 
amplio siempre ha creído en una existencia premortal, en lo que respecta a 
Dios el Padre y Cristo el Hijo; esa verdad está claramente expresada en Juan 
1:1-2. La doctrina de la existencia premortal de todos los seres humanos 
fue, de hecho, expuesta principalmente por Orígenes, un hombre 
considerado por muchos como el primer teólogo cristiano significativo. Sin 
embargo, esta creencia fue oficialmente condenada por la Iglesia en el año 
543 d.C. y desapareció de la escena de la doctrina cristiana. 

Entonces, ¿dónde y cuándo se originó esta doctrina dentro de la Iglesia 
restaurada? Ciertamente creemos que se alude a ella en la Biblia (Job 38:4, 

discursosud.com                                                     182 
 

https://discursosud.com/


7; Jeremías 1:5-6; Juan 9:1-3; Apocalipsis 12:7-11). Sin embargo, parece que 
la primera mención de tal idea dentro del evangelio restaurado se 
encuentra en el Libro de Mormón, en Alma 13. Allí leemos acerca de los 
hombres siendo preparados y ordenados (hoy diríamos preordenados) al 
sacerdocio “desde la fundación del mundo”, una expresión que hemos 
llegado a equiparar con nuestra primera existencia. Se nos dice, por 
ejemplo, que estos fueron preordenados “a causa de su fe y buenas obras 
excesivas; en primer lugar [en esa existencia premortal] al ser dejados para 
elegir el bien o el mal; por lo tanto, ellos habiendo elegido el bien, y 
ejerciendo una fe extremadamente grande, son llamados con un llamado 
santo... Y así han sido llamados a este santo llamado a causa de su fe, 
mientras que otros rechazarían el Espíritu de Dios debido a la dureza de sus 
corazones y la ceguera de sus mentes, mientras que, si no hubiera sido por 
esto [su falta de fe en este mundo], podrían haber tenido el mismo 
privilegio que sus [hermanos fieles]” (Alma 13:3-4). Y, por supuesto, los 
profetas-escritores del Libro de Mormón hablan repetidamente del plan de 
salvación, la expiación de Jesucristo y las bendiciones del evangelio y del 
sacerdocio que fueron preparadas desde la fundación del mundo (1 Nefi 
10:18; 2 Nefi 9:18; Mosíah 4:6-7; 15:19; 18:13; Alma 12:25, 30; 13:5, 7; 
18:39; 22:13; 42:26; 3 Nefi 1:14; Éter 3:14; Moroni 8:12). 

Al hablar de la doctrina de la existencia premortal de los hijos de Dios, el 
élder Orson Pratt señaló que esta doctrina “está inculcada en cierto grado 
en el Libro de Mormón. Sin embargo, no creo que hubiera discernido esta 
doctrina en ese libro si no hubiera sido por la nueva traducción de las 
Escrituras, que arrojó tanta luz e información sobre el tema, y luego busqué 
en el Libro de Mormón para ver si había indicios en él relacionados con la 
preexistencia del hombre.” El élder Pratt luego habló sobre redescubrir la 
aparición del Cristo premortal al hermano de Jared (Éter 3) y añadió: “Creo 
que hay uno o dos pasajes más en los que solo se hace referencia a ello.” 
Por lo que sabemos, lo que fue cierto para el hermano Orson puede 
también haber sido cierto para el hermano José: tal vez no haya 
comprendido las alusiones algo crípticas a la existencia premortal en el 
Libro de Mormón; ciertamente no parece haber referido estos pasajes del 
Libro de Mormón en sermones o escritos en los que la existencia premortal 
fuera el tema de conversación.  

discursosud.com                                                     183 
 

https://discursosud.com/


Como señaló el élder Pratt, esta doctrina comienza a hacerse visible de 
manera más clara en el gran escenario de la verdad restaurada a través de 
la inspirada traducción de las Escrituras del Profeta, la “nueva traducción de 
las Escrituras.” Este trabajo sagrado comenzó con la traducción de los 
primeros capítulos de Génesis en junio de 1830. Entre junio y octubre, los 
traductores avanzaron deliberadamente por esos primeros capítulos de la 
Biblia hasta llegar al final de la creación de los cielos y la tierra. Entonces 
aparecieron estas palabras en la Nueva Traducción: “Y ahora, he aquí, os 
digo que estas son las generaciones de los cielos y de la tierra, cuando 
fueron creados, en el día en que yo, el Señor Dios, hice los cielos y la tierra, 
y toda planta del campo antes que estuviera en la tierra, y toda hierba del 
campo antes que creciera. Porque yo, el Señor Dios, creé todas las cosas, de 
las cuales he hablado, espiritualmente, antes de que fueran naturalmente 
sobre la faz de la tierra. Porque yo, el Señor Dios, no había hecho llover 
sobre la faz de la tierra. Y yo, el Señor Dios, había creado a todos los hijos 
de los hombres; y aún no había un hombre que labrara la tierra; porque en 
el cielo los creé; y aún no había carne sobre la tierra, ni en el agua, ni en el 
aire” (JST, Génesis 2:4-6; Moisés 3:4-5; énfasis añadido). 

Poco después, leemos en la traducción inspirada sobre el concilio en el cielo 
en el que Jehová fue elegido para ser el Salvador y Redentor, el principal 
proponente y defensor del plan de salvación del Padre, mientras que la 
nefariosa oferta enmienda de Lucifer fue rechazada, y él y sus seguidores 
fueron arrojados a la tierra (JST, Génesis 3:1-5; Moisés 4:1-4). Unas 
semanas después, otra revelación habló de un grupo mucho más grande en 
el concilio: “Una tercera parte de los huestes del cielo se apartaron de mí a 
causa de su libre albedrío; y fueron arrojados, y así vino el diablo y sus 
ángeles” (D&C 29:36-37; énfasis añadido). Luego, en un plazo de tres 
meses, José y los Santos supieron a través de la traducción de la Biblia que 
Dios “llamó a nuestro padre Adán con su propia voz, diciendo: Yo soy Dios; 
hice el mundo, y a los hombres antes de que estuvieran en la carne” (JST, 
Génesis 6:52; Moisés 6:51; énfasis añadido). 

“Sabemos que tuvimos nuestro libre albedrío antes de este mundo,” 
observó el Presidente Thomas S. Monson, “y que Lucifer intentó 
quitárnoslo. No tenía confianza en el principio del libre albedrío ni en 
nosotros, y argumentó a favor de una salvación impuesta. Insistió en que 

discursosud.com                                                     184 
 

https://discursosud.com/


con su plan nadie se perdería, pero parecía no reconocer—o quizás no le 
importaba—que, además, nadie sería más sabio, más fuerte, más 
compasivo o más agradecido si se siguiera su plan.” 

Ahora, regresando a Doctrina y Convenios 93 (6 de mayo de 1833), leemos 
lo siguiente: “Y ahora, en verdad os digo, Yo estaba en el principio con el 
Padre, y soy el Primogénito; y todos aquellos que son engendrados por 
medio de mí participan de la gloria del mismo, y son la iglesia de los 
Primogénitos” (D&C 93:21-22; énfasis añadido). Aquí está la base escritural 
para el concepto de los Santos de los Últimos Días de que Jehová fue el 
primer hijo espíritu engendrado del Padre, una enseñanza que también se 
menciona en el Nuevo Testamento (Romanos 8:29; Colosenses 1:15). Una 
proclamación oficial de la Primera Presidencia de la Iglesia afirmó: “Jesús... 
es el primogénito entre todos los hijos de Dios—el primero engendrado en 
el espíritu, y el unigénito en la carne. Él es nuestro hermano mayor, y 
nosotros, al igual que Él, estamos a imagen de Dios.” 

La sección 93 continúa: “También ustedes estaban en el principio con el 
Padre; aquello que es Espíritu, incluso el Espíritu de la verdad... El hombre 
también estaba en el principio con Dios. La inteligencia, o la luz de la 
verdad, no fue creada ni hecha, ni de hecho puede serlo. Toda la verdad es 
independiente en esa esfera en la que Dios la ha colocado, para actuar por 
sí misma, al igual que toda inteligencia también; de lo contrario no hay 
existencia” (D&C 93:23-30). Cuando se reflexiona sobre lo temprano que 
fue dada esta revelación dentro de la Restauración, es bastante asombroso 
contemplar lo que el Dios del cielo estaba dispuesto a comunicar a sus 
hijos: que hay algo dentro del ser humano—llámalo inteligencia o ego o 
alguna esencia primordial—que siempre ha vivido, de hecho no tiene 
principio. La mayoría de nosotros podemos comprender la verdad de que 
continuaremos viviendo después de que esta vida mortal llegue a su fin, 
que en realidad existe una inmortalidad del alma. Los cristianos en 
particular miran a la expiación y resurrección de Jesucristo con gratitud y 
asombro por su victoria sobre la tumba y la promesa de que, porque él 
resucitó de la tumba, también lo haremos cada uno de nosotros (1 Corintios 
15:21-22). 

discursosud.com                                                     185 
 

https://discursosud.com/


Esta revelación a José Smith proporciona una visión única y profunda sobre 
el concepto de la inmortalidad, una perspectiva que es singularmente de los 
Santos de los Últimos Días—es decir, que hemos sido, somos y seremos 
siempre personas inmortales. Lo que Jesucristo hizo posible para cada uno 
de los habitantes de la tierra es la unión inseparable de cuerpo y espíritu 
que viene con la resurrección. Como lo expresó el filósofo Santo de los 
Últimos Días Truman Madsen: “El hombre, como un ser autónomo, tuvo un 
principio sin principio. Nunca ha sido identificado completamente con otro 
ser. Tampoco es un producto de la nada.” 

En cuanto a qué exactamente es la inteligencia, el Presidente Joseph 
Fielding Smith escribió: “Los Santos de los Últimos Días creen que el 
hombre es un espíritu revestido con un tabernáculo de carne y huesos, cuya 
parte inteligente nunca fue creada ni hecha, sino que existió eternamente. 
Esta creencia se basa en una revelación dada a la Iglesia el 6 de mayo de 
1833, en Kirtland, Ohio [D&C 93].... Algunos de nuestros escritores han 
intentado explicar qué es una inteligencia, pero hacerlo es inútil, porque 
nunca se nos ha dado una visión más allá de lo que el Señor ha revelado de 
manera fragmentaria sobre este asunto. Sabemos, sin embargo, que hay 
algo llamado inteligencia que siempre existió. Es la verdadera parte eterna 
del hombre, que no fue creada ni hecha. Esta inteligencia, combinada con el 
espíritu, constituye una identidad espiritual o individual.” 

Otro asunto doctrinal relacionado con el primer estado del hombre que se 
enseña en esta revelación sublime merece al menos un breve comentario. 
El Señor declaró: “Todo espíritu de hombre fue inocente al principio; y Dios, 
habiendo redimido al hombre de la caída, los hombres llegaron a ser 
nuevamente, en su estado infantil, inocentes ante Dios” (D&C 93:38; 
énfasis añadido). Sabemos que uno de los beneficios y bendiciones 
incondicionales que derivan de la incomparable expiación de Cristo es que 
los niños pequeños vivirán; que son redimidos desde la fundación del 
mundo; que son liberados de lo que el mundo cristiano ha llegado a 
conocer como el “pecado original”; que aquellos que mueren antes de la 
edad de la rendición de cuentas son salvos en el reino celestial. En 
resumen, “los niños pequeños son íntegros, porque no son capaces de 
cometer pecado; por lo tanto, la maldición de Adán es quitada de ellos en 
mí; de modo que no tiene poder sobre ellos” (Moroni 8:8; véase también 

discursosud.com                                                     186 
 

https://discursosud.com/


Mosíah 3:16; 15:25; D&C 29:46; 74:7; 137:10; Moisés 6:53-54; JST, Mateo 
19:13). 

Entonces, ¿qué significaría el versículo escritural cuando afirma que las 
personas se convierten nuevamente, “en su estado infantil, inocentes ante 
Dios”? ¿No podría esta frase ser un testigo fiel del alcance infinito de la 
Expiación, en este caso, la naturaleza atemporal del sacrificio expiatorio de 
nuestro Señor? Como se discutió en el Capítulo 6, las escrituras de la 
Restauración y las declaraciones proféticas son consistentes al declarar que 
los profetas cristianos han proclamado la doctrina cristiana y oficiado en 
ordenanzas cristianas desde los días de Adán y Eva. Verdaderamente, 
“todos los que creyeran y fueran bautizados en su santo nombre, y 
perseveraran en la fe hasta el fin, serían salvos—no solo los que creyeron 
después de que Él vino en la meridiana de los tiempos, en la carne, sino 
todos los de antes de Su venida, todos los que creyeron en las palabras de 
los santos profetas... que verdaderamente testificaron de Él en todas las 
cosas, tendrían vida eterna, así como aquellos que vendrían después” (D&C 
20:25-27; compárese Alma 39:17-19). 

Ahora, llevemos esta conversación un paso más allá. ¿Qué querían decir 
Enoc y Juan el Revelador cuando se referían al Salvador como “el Cordero... 
inmolado desde la fundación del mundo”? (Moisés 7:47; Apocalipsis 13:8). 
Sabiendo, como sabemos, que hubo una gradación de espíritus en el 
mundo premortal, que después de su nacimiento espiritual, ningún dos 
espíritus permanecieron iguales, que hubo espíritus que eligieron seguir a 
Lucifer y rebelarse contra el Padre y su Hijo Amado, y así el pecado existió 
en el primer estado como existe en nuestro segundo estado—sabiendo 
esto, ¿estaban Enoc y Juan enseñando que el medio por el cual se podría 
obtener la remisión de los pecados allí, en el estado premortal, vino de la 
misma manera que nos llega a nosotros aquí, a través de la fe y el 
arrepentimiento en el nombre de Jesucristo y por virtud de la Expiación que 
Él llevaría a cabo en la meridiana de los tiempos? 

El élder Orson Pratt enseñó: “No vemos ninguna impropiedad en que Jesús 
se ofreciera a sí mismo como una ofrenda aceptable y sacrificio ante el 
Padre para expiar los pecados de sus hermanos, cometidos no solo en el 
segundo, sino también en el primer estado. Ciertamente, el trabajo que 

discursosud.com                                                     187 
 

https://discursosud.com/


Jesús iba a llevar a cabo era conocido en el Gran Concilio donde comenzó la 
rebelión... ¿Por qué se consideró al Cordero como inmolado desde la 
fundación del mundo? Si no hubiera personas que hubieran pecado en su 
primer estado, que pudieran beneficiarse de los sufrimientos de su 
hermano mayor, entonces no vemos razón alguna para considerarlo ya 
inmolado en ese período temprano: el simple hecho de que la expiación 
que debía hacerse en un mundo futuro se considerara como ya hecha 
parece demostrar que había quienes habían pecado y que necesitaban de la 
expiación. La naturaleza de los sufrimientos de Cristo fue tal que podía 
redimir los espíritus de los hombres tanto como sus cuerpos.” 

Perspectivas adicionales de Abraham 

El 1 de marzo de 1842, el Profeta José comenzó a publicar extractos en 
Times and Seasons de su traducción del libro de Abraham. Algunos temas 
de esa traducción se relacionan específicamente con la existencia 
premortal. Abraham fue permitido ver a Dios cara a cara y luego se le 
concedió una visión de la naturaleza y el orden del cosmos. Pero su 
recitación de detalles sobre los planetas y las estrellas tenía como propósito 
hacerle más que un astrónomo competente; más bien, Abraham 
comprendió que estas realidades físicas apuntaban a realidades espirituales 
mayores y más grandiosas. La lección de Abraham fue una lección de 
gobierno del sacerdocio, porque así como hay una estrella sobre otra, 
moviéndose gradualmente más cerca de la estrella más alta, Kolob, la que 
“está cerca del trono de Dios” (Abraham 3:9), también hay un espíritu sobre 
otro, moviéndose gradualmente hacia el más grande de todos los espíritus, 
Jehová, que es “semejante a Dios.” “Y el Señor me dijo: Estas dos cosas 
existen, que hay dos espíritus, uno siendo más inteligente que el otro; 
habrá otro más inteligente que ellos; yo soy el Señor tu Dios, yo soy más 
inteligente que todos ellos” (Abraham 3:19). 

La visión continúa, y Abraham es permitido presenciar “las inteligencias que 
fueron organizadas antes de que el mundo fuera; y entre todas ellas había 
muchas de las nobles y grandes; y Dios vio que estas almas eran buenas, y 
él estuvo en medio de ellas, y dijo: Estos haré yo mis gobernantes; porque 
él estuvo entre aquellos que eran espíritus, y vio que eran buenos; y me 

discursosud.com                                                     188 
 

https://discursosud.com/


dijo: Abraham, tú eres uno de ellos; tú fuiste escogido antes de nacer” 
(Abraham 3:22-23). 

De ese relato aprendemos que los espíritus son “inteligencias organizadas.” 
Luego Abraham ve que los espíritus nobles y grandes fueron llamados a 
“descender, porque hay espacio allí, y... tomar de estos materiales, y... 
hacer una tierra donde estos [los hijos espirituales de Dios reunidos] 
puedan morar; y los probaremos aquí para ver si harán todas las cosas que 
el Señor su Dios les mandará; y aquellos que guarden su primer estado 
serán añadidos;... y aquellos que guarden su segundo estado tendrán gloria 
añadida sobre sus cabezas por los siglos de los siglos.” 

A continuación, sigue un resumen de dos versículos del hecho de que Dios 
el Padre aceptó la oferta de Jehová, el “semejante a Dios,” de sostener el 
plan del Padre para la salvación de sus hijos, y rechazó la propuesta egoísta 
y destructiva de Lucifer. “El segundo se enojó, y no guardó su primer 
estado; y en ese día, muchos lo siguieron” (Abraham 3:24-28). 

Otras verdades vitales e importantes establecidas por el Profeta José Smith 
sobre la naturaleza eterna de los hijos de Dios llegaron precepto por 
precepto en su sermón de King Follett, pronunciado el 7 de abril de 1844. Al 
hablar de la mente del hombre—el “espíritu inmortal,” el Profeta dijo: “¿De 
dónde vino? Todos los hombres eruditos y doctores de la divinidad dicen 
que Dios lo creó en el principio; pero no es así: la misma idea rebaja al 
hombre en mi estimación... Nosotros decimos que Dios mismo es un ser 
autoexistente. ¿Quién les dijo eso? Es bastante cierto; pero ¿cómo les llegó 
esa idea? ¿Quién les dijo que el hombre no existía de la misma manera 
sobre los mismos principios? El hombre existe sobre los mismos principios... 
Estoy hablando sobre la inmortalidad del espíritu del hombre. ¿Es lógico 
decir que la inteligencia de los espíritus es inmortal, y sin embargo que tuvo 
un principio? La inteligencia de los espíritus no tuvo principio, ni tendrá fin. 
Eso es lógica. Lo que tiene un principio puede tener un fin. Nunca hubo un 
tiempo en que no existieran los espíritus; porque son coiguales con nuestro 
Padre en el cielo.” En resumen, esta propiedad, llamada por los filósofos 
aseidad o autoexistencia necesaria, es una característica tanto de la Deidad 
como de la humanidad. 

 

discursosud.com                                                     189 
 

https://discursosud.com/


Un extraño aquí 

El gran apologista cristiano C. S. Lewis hablaba con frecuencia de esos 
momentos significativos en los que las personas sienten en lo más profundo 
de su corazón que hay mucho, mucho más en el universo de lo que habían 
supuesto; que nosotros, como seres humanos, somos parte de algo más 
grande que nuestra propia familia o comunidad; que en ocasiones parece 
que nos encontramos con algo eterno; y que, de manera vaga y algo 
extraña, somos extraños a la mortalidad, que fuimos hechos de la materia 
de la eternidad. Lewis observó: “Si encuentro en mí un deseo que ninguna 
experiencia en este mundo puede satisfacer, la explicación más probable es 
que fui hecho para otro mundo. Probablemente, los placeres terrenales 
nunca fueron destinados a satisfacerlo, sino solo a despertarlo, a sugerir la 
verdadera cosa... Debo mantener vivo en mí el deseo por mi verdadero 
país, el cual no encontraré hasta después de la muerte; no debo dejar que 
se cubra de nieve ni que se desvíe; debo hacer del deseo por esa otra patria 
el principal objetivo de mi vida y ayudar a otros a hacer lo mismo.” 

Terryl y Fiona Givens observaron que, desde una perspectiva de la 
Restauración, “es más que las recurrentes insinuaciones de una esfera 
diferente, un dominio diferente de existencia solo vagamente percibido, lo 
que nos persigue. Es la familiaridad que no podemos sacudir.” 

El vidente elegido, José Smith, no tuvo miedo de introducir conceptos 
teológicos a un mundo religioso que no estaba abierto a la novedad. Y sus 
puntos de vista fueron ciertamente novedosos, porque tocaban el núcleo 
de la base teológica cristiana y desafiaban audazmente a los religiosos de su 
tiempo a considerar sus caminos. No es pequeña la multitud de críticos que 
están ansiosos por atacar la noción de que las almas de los hombres y 
mujeres mortales son tan inmortales como un Dios infinito y omnipotente. 
Suponen que esta idea inevitablemente degrada o de alguna manera 
disminuye a la Deidad, cuando en realidad eleva la personalidad humana y 
proporciona una gran perspectiva sobre el propósito de la vida y las alegrías 
y delicias, así como las decepciones y tragedias, asociadas con este segundo 
estado. Terryl y Fiona Givens escribieron: “Nuestra frágil dependencia 
sentida profundamente disipa cualquier ilusión de que la coeternidad 

discursosud.com                                                     190 
 

https://discursosud.com/


significa co-igualdad. Nuestro anhelo perenne por el Hogar afirma una 
relación arraigada en el amor de un hijo por un tierno padre.” 

Los profetas, videntes y reveladores de la Iglesia en días anteriores dijeron: 
“La doctrina de la preexistencia, revelada tan claramente, especialmente en 
los últimos días, vierte un maravilloso torrente de luz sobre el problema de 
lo que de otro modo sería un misterio, el origen del hombre. Muestra que 
el hombre, como espíritu, fue engendrado y nacido de padres celestiales, y 
criado hasta la madurez en las mansiones celestiales del Padre, antes de 
venir a la tierra en un cuerpo temporal para pasar por una experiencia en la 
mortalidad. Enseña que todos los hombres existieron en el espíritu antes de 
que cualquier hombre existiera en la carne, y que todos los que han 
habitado la tierra desde Adán han tomado cuerpos y se han convertido en 
almas de igual manera.” 

Y en nuestros tiempos, la Primera Presidencia y el Consejo de los Doce 
Apóstoles afirmaron que “todos los seres humanos—hombres y mujeres—
fueron creados a imagen de Dios. Cada uno es un hijo o hija amado de 
padres celestiales, y como tal, cada uno tiene una naturaleza divina y un 
destino. El género es una característica esencial de la identidad y el 
propósito premortal, mortal y eterno de cada individuo. En el reino 
premortal, los hijos e hijas espirituales conocían y adoraban a Dios como su 
Padre Eterno y aceptaron Su plan por medio del cual cada uno de Sus hijos 
podría obtener un cuerpo físico y ganar experiencia terrenal para progresar 
hacia la perfección y finalmente realizar su destino divino como heredero 
de la vida eterna.” 

“Importante como es el cuerpo,” señaló el Presidente Russell M. Nelson, 
“sirve como un tabernáculo para el espíritu eterno de uno. Nuestros 
espíritus existieron en el reino premortal y continuarán viviendo después de 
que el cuerpo muera. El espíritu da al cuerpo animación y personalidad. En 
esta vida y en la próxima, el espíritu y el cuerpo, cuando se unen, se 
convierten en un alma viviente de un valor supernal.” 

Otro apóstol moderno, el Presidente Boyd K. Packer, observó: “No creo que 
el Señor esté tan desesperado con lo que está pasando en el mundo como 
nosotros. Él podría detener todo en cualquier momento. ¡Pero no lo hará! 
¡No hasta que cada jugador tenga la oportunidad de enfrentar la prueba 

discursosud.com                                                     191 
 

https://discursosud.com/


para la cual nos estábamos preparando antes de que el mundo existiera, 
antes de que viniera a la mortalidad!” El Presidente Packer también 
observó: “Esta doctrina de la vida premortal era conocida por los cristianos 
antiguos. Durante casi quinientos años, se enseñó la doctrina, pero luego 
fue rechazada como una herejía... Una vez que rechazaron esta doctrina, la 
doctrina de la vida premortal... nunca pudieron desentrañar el misterio de 
la vida.” 

Conclusión 

Al principio de esta dispensación, Sidney Rigdon fue informado de que el 
Señor había “dado a él [el Profeta José] las llaves del misterio de aquellas 
cosas que han sido selladas, incluso las cosas que fueron desde la fundación 
del mundo, y las cosas que han de venir desde este tiempo hasta el tiempo 
de mi venida” (D&C 35:18; compárese con 28:7; 64:5). Y ciertamente uno 
de los misterios más grandes, grandiosos y profundos—temas sagrados que 
el mundo no puede comprender ni apreciar—es la doctrina de la existencia 
eterna de los hijos de Dios. ¡Y qué gloriosa es esta verdad! “Soy un hijo de 
Dios con un linaje espiritual hacia padres celestiales,” testificó el élder 
Dallin H. Oaks. “El conocimiento de esa ascendencia define nuestro 
potencial eterno. Esa idea poderosa es un potente antidepresivo. Puede 
fortalecer a cada uno de nosotros para tomar decisiones justas y buscar lo 
mejor que hay en nosotros.” 

El presidente Dieter F. Uchtdorf habló con ternura a los Santos cuando 
afirmó: “Mientras miramos la vasta expansión del universo y decimos, 
‘¿Qué es el hombre en comparación con la gloria de la creación?’ ¡Dios 
mismo dijo que somos la razón por la que Él creó el universo! Su obra y 
gloria—el propósito de este magnífico universo—es salvar y exaltar a la 
humanidad. En otras palabras, la vasta expansión de la eternidad, las glorias 
y misterios del espacio y el tiempo infinitos, están construidos para el 
beneficio de mortales comunes como tú y yo. Nuestro Padre Celestial creó 
el universo para que pudiéramos alcanzar nuestro potencial como Sus hijos 
e hijas.” 

“Este es un parádox del hombre,” continuó el presidente Uchtdorf. 
“Comparado con Dios, el hombre no es nada; sin embargo, somos todo 
para Dios. Mientras que contra el fondo de la creación infinita, podemos 

discursosud.com                                                     192 
 

https://discursosud.com/


parecer nada, tenemos una chispa de fuego eterno ardiendo dentro de 
nuestro pecho. Tenemos la incomprensible promesa de exaltación—
mundos sin fin—dentro de nuestro alcance. Y es el gran deseo de Dios 
ayudarnos a alcanzarlo.” 

El filósofo Truman Madsen lo expresó tan bellamente: “Uno comienza la 
mortalidad con el velo echado, pero lentamente se le mueve a penetrar el 
velo dentro de sí mismo. Con el tiempo, se le lleva a buscar el ‘santo de los 
santos’ dentro del templo de su propio ser.” El élder Neal A. Maxwell 
comentó sobre esos momentos conmovedores: “Hermanos y hermanas, en 
algunos de esos preciosos y personales momentos de profundo 
descubrimiento, habrá una repentina oleada de reconocimiento de una 
visión inmortal, un déjà vu doctrinal. A veces experimentaremos un destello 
del espejo de la memoria que nos llama a avanzar hacia un horizonte 
lejano.” 

Estas cosas son verdad. Son importantes. No son meramente el producto 
de exploraciones teológicas ingeniosas o caprichosas. Marcan el camino 
hacia el entendimiento de Dios a quien adoramos y el Redentor a quien 
buscamos emular, lo cual es el camino hacia la vida eterna (Juan 17:3). 
Cuando se reciben humildemente y con gratitud, estas enseñanzas son 
liberadoras y emocionantes. Nos apuntan hacia un pasado infinito y un 
futuro sin fin. Al entenderlas y aceptarlas, comenzamos a pasar las páginas 
de nuestro libro de posibilidades eternas. 

  

discursosud.com                                                     193 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 12 

Fe en La Vida y la Salvación 
 

 

Kirtland, Ohio, Invierno 1834-1835. En la revelación conocida por los Santos 
como la Hoja de Olivo (D&C 88), el Señor llamó a los principales élderes para 
establecer un programa de instrucción, un foro de entrenamiento que 
beneficiaría especialmente a aquellos que pronto serían llamados al 
ministerio. La Escuela de los Profetas fue establecida en enero de 1833. Los 
relatos de diarios y cuadernos describen las experiencias espirituales 
sublimes disfrutadas por este grupo de hombres, así como algunos de los 
contenidos del currículo, que incluía cosas como gramática, lenguas bíblicas 
y, por supuesto, doctrina. Para el invierno de 1835-36, comenzó una serie 
formal de conferencias, impartidas por los principales Hermanos a los 
élderes de la Iglesia. 

La Escuela de los Profetas resultó ser un tipo de centro de entrenamiento 
misionero temprano, para que aquellos enviados por todo el mundo a 
difundir la noticia del evangelio restaurado pudieran estar “preparados en 
todas las cosas cuando os envíe nuevamente para magnificar el 
llamamiento al que os he llamado, y la misión con la que os he 
comisionado” (D&C 88:80). La Escuela de Kirtland comenzó en febrero de 
1833. De aquellos días, el Profeta informa que “tuvimos muchas gloriosas 
temporadas de refrigerio.” Además, “gran gozo y satisfacción brillaban 
continuamente en los rostros de la Escuela de los Profetas y los Santos, a 
causa de las cosas reveladas y nuestro progreso en el conocimiento de 
Dios.” 

La Escuela fue interrumpida como resultado de la expulsión de los Santos 
de Missouri en 1833, pero en noviembre de 1834 se estaban haciendo los 
preparativos para continuar la instrucción. “Siendo ya el final del mes,” 
explicó José, “y los élderes comenzando a llegar, era necesario hacer los 
preparativos para la escuela de los élderes, donde pudieran ser instruidos 

discursosud.com                                                     194 
 

https://discursosud.com/


más perfectamente en las grandes cosas de Dios, durante el próximo 
invierno. Un edificio para una oficina de impresión [en Kirtland] estaba casi 
terminado, y el piso inferior de este edificio se apartó para ese propósito [la 
escuela] cuando se completara. Así que el Señor abrió el camino de acuerdo 
con nuestra fe y obras, y bendito sea Su nombre.” 

Durante ese invierno de 1834-35, el Profeta José Smith y sus hermanos en 
la dirección de la Iglesia prepararon y pronunciaron una serie de 
conferencias a la Escuela de los Élderes. Estas conferencias llegaron a 
conocerse como las Conferencias sobre la Fe. Esta colección de discursos es 
un estudio sistemático sobre la fe—qué es, los objetos sobre los cuales 
descansa, y los frutos que fluyen de ella. Estas siete conferencias contienen 
algunas de las enseñanzas más profundas y expansivas de nuestra literatura 
y son más que dignas de una reflexión seria y sobria por parte de los Santos 
de los Últimos Días que desean crecer en fe y acercarse a Cristo. El 
presidente Joseph Fielding Smith expresó su pesar de que las conferencias 
fueran tan poco conocidas entre los Santos del siglo XX: “Supongo que la 
generación que surge sabe poco sobre las Conferencias sobre la Fe... En mi 
propio juicio, estas conferencias son de gran valor... No se quitaron del 
Doctrina y Convenios [en 1921] porque contuvieran doctrina falsa, y las 
considero de valor extremo en el estudio del evangelio de Jesucristo.” El 
presidente Smith añadió que el Profeta José las compiló y “las preparó. 
Puede haber habido algunas sugerencias de otros hermanos, pero el 
Profeta mismo revisó y preparó estas Conferencias sobre la Fe para su 
publicación.” 

Las Conferencias sobre la Fe fueron incluidas en la primera edición (1835) 
del Doctrina y Convenios. Esa edición constaba de dos partes: la Parte I se 
llamaba “doctrina” y consistía en las Conferencias sobre la Fe; la Parte II se 
llamaba “convenios” y consistía en muchas de las revelaciones recibidas 
hasta ese momento. Las Conferencias sobre la Fe permanecieron en el 
Doctrina y Convenios hasta 1921. 

Conferencia Uno 

La Conferencia Uno es una discusión sobre la naturaleza de la fe. La 
conferencia describe la fe como “el primer principio en la religión revelada, 
y la base de toda justicia” (1:1). Muestra a partir de las escrituras que la fe 

discursosud.com                                                     195 
 

https://discursosud.com/


no solo es el principio subyacente detrás de toda acción, sino también “un 
principio de poder”. La conferencia observa que, como se enseña en 
Hebreos 11:3, “el principio de poder que existió en el seno de Dios, por el 
cual fueron formados los mundos, fue la fe; y... es por razón de este 
principio de poder existente en la Deidad que todas las cosas creadas 
existen; de modo que todas las cosas en el cielo, en la tierra o bajo la tierra 
existen por razón de la fe como existió en Él... Es el principio por el cual 
Jehová obra, y por el cual ejerce poder sobre todas las cosas temporales, así 
como sobre las eternas.” 

La ecuación de la fe como un principio de poder es un concepto importante. 
Así, la fe se convierte en algo más que un deseo pasivo o incluso un anhelo 
o deseo fuerte por que ocurra alguna eventualidad. Nos ayuda a entender 
la declaración del Salvador: “Si tenéis fe, y no dudáis, no solo haréis esto 
que se hace al árbol de higuera [es decir, marchitarlo], sino que también, si 
dijereis a este monte: Quítate y échate en el mar, será hecho. Y todo lo que 
pidáis en oración, creyendo, lo recibiréis” (Mateo 21:21-22). 

El concepto de que fue por fe que Dios formó los mundos (Hebreos 11:3) y 
la posterior discusión de ese principio nos introduce a una noción bastante 
nueva para la mayoría de los Santos—es decir, que Dios opera por fe. En la 
Conferencia Uno aprendemos que “el principio de poder que existió en el 
seno de Dios, por el cual fueron formados los mundos, fue la fe; y que es 
por razón de este principio de poder existente en la Deidad que todas las 
cosas creadas existen; de modo que todas las cosas en el cielo, en la tierra o 
bajo la tierra existen por razón de la fe tal como existió en Él... Es el 
principio por el cual Jehová obra, y por el cual ejerce poder sobre todas las 
cosas temporales, así como sobre las eternas. Si tomas este principio o 
atributo—porque es un atributo—de la Deidad, Él dejaría de existir.” 

Conferencia Dos 

La Conferencia Dos es una declaración de cómo llega la fe—es decir, por el 
poder del testimonio humano. A los hermanos en la Escuela de los Élderes 
se les enseñó (a partir de la traducción inspirada de José de los primeros 
capítulos del Génesis, lo que ahora tenemos como el libro de Moisés) que 
después de que Adán y Eva fueron expulsados del Jardín de Edén, no 
perdieron el conocimiento que habían adquirido en Edén. Aunque el 

discursosud.com                                                     196 
 

https://discursosud.com/


conocimiento de su existencia premortal estaba velado de la memoria, “la 
transgresión de Adán no le privó del conocimiento previo con el cual fue 
dotado, relativo a la existencia y gloria de su Creador.” Es decir, Adán y Eva 
“retuvieron el conocimiento de [la existencia de Dios], y eso fue suficiente 
para moverlos a invocar a Él.” 

Además, después de la expulsión del Edén, Dios continuó revelándose a 
nuestros primeros padres. Ellos, a su vez, enseñaron a sus hijos acerca del 
Todopoderoso y el plan de salvación. “Y las evidencias que estos hombres 
tenían de la existencia de un Dios fueron, en primera instancia, el 
testimonio de sus padres.” Este conocimiento fue transmitido de 
generación en generación, “al menos como una tradición; porque no 
podemos suponer que un conocimiento de este hecho tan importante 
pudiera haber existido en la mente de cualquiera de los individuos antes 
mencionados, sin que lo hubieran dado a conocer a su posteridad.” Y luego, 
después de una larga discusión sobre la edad de cada uno de los patriarcas 
cuando murió—un esfuerzo por demostrar cómo el poder del testimonio 
humano fue transmitido y fue, por lo tanto, el medio por el cual los 
hombres y mujeres pudieron tener fe en la existencia de Dios—llega esta 
notable conclusión en la conferencia: “Hemos visto que fue el testimonio 
humano, y solo el testimonio humano, lo que despertó esta investigación, 
en primer lugar, en sus mentes. Fue la credulidad que dieron al testimonio 
de sus padres, testimonio que despertó sus mentes para investigar el 
conocimiento de Dios; la investigación frecuentemente terminó”—y toma 
nota de esta profunda verdad—”de hecho, siempre terminaba, cuando se 
llevaba a cabo correctamente, en los descubrimientos más gloriosos y en 
una certeza eterna.” 

Conferencias Tres y Cuatro 

La Conferencia Tres da los requisitos previos para el ejercicio de la fe en 
Dios para la vida y la salvación: 
“1. La idea de que Dios realmente existe; 
“2. Una idea correcta de su carácter, perfecciones y atributos; y, 
“3. Un conocimiento real de que el camino en la vida que uno sigue está de 
acuerdo con la voluntad de Dios.” 

discursosud.com                                                     197 
 

https://discursosud.com/


Tanto las Conferencias Tres como Cuatro tratan sobre el carácter y los 
atributos de Dios, estableciendo que Dios posee todas las virtudes, rasgos y 
cualidades ennoblecedoras en su perfección. Eso es lo que significa ser 
Dios. Así, Dios es todo sabio, todo cariñoso, todo veraz, todo benevolente, 
todo paciente, y siempre consistente, constante y confiable. Además, para 
ejercer fe en Él, uno debe saber que Dios encarna todos estos atributos y 
cualidades. ¿Cómo, por ejemplo, podría uno invocar al Todopoderoso con 
confianza si existiera alguna duda sobre el juicio de Dios, su sentido de 
justicia o su accesibilidad? ¿Cómo podría uno atreverse a invocar a Dios 
para el perdón si existiera alguna duda sobre la disposición de Dios para 
perdonar? “Tal es la debilidad del hombre,” les enseñaron a los hermanos, 
“y tal son sus fragilidades, que es propenso a pecar continuamente, y si 
Dios no fuera largo en paciencia, lleno de compasión, gracioso y 
misericordioso, y de una disposición perdonadora, el hombre sería cortado 
de su presencia, como consecuencia de lo cual estaría en constante duda y 
no podría ejercer fe; porque donde hay duda, allí la fe no tiene poder.” 

En la misma línea, consideremos nuestra situación si existiera alguna duda 
en la mente del hombre sobre si Dios tiene todo el poder o sabe todas las 
cosas. “Sin el conocimiento de todas las cosas, Dios no sería capaz de salvar 
ninguna porción de sus criaturas; porque es por razón del conocimiento que 
tiene de todas las cosas, desde el principio hasta el fin, que Él puede dar ese 
entendimiento a sus criaturas mediante el cual son hechas partícipes de la 
vida eterna; y si no fuera por la idea existente en la mente de los hombres 
de que Dios tiene todo conocimiento, sería imposible para ellos ejercer fe 
en Él.” Por lo tanto, cualquier persona que dude del poder, el conocimiento 
o la habilidad de Dios nunca adquirirá el tipo y la calidad de fe que conduce 
a la vida y la salvación. Verdaderamente, como se dijo en una conferencia 
anterior, “Dios es el único gobernador supremo y ser independiente en 
quien habita toda la plenitud y perfección; que es omnipotente, 
omnipresente y omnisciente; sin principio de días ni fin de vida; y... en Él 
habitan todos los buenos dones y todos los buenos principios.” 

Conferencia Cinco 

La Conferencia Cinco continúa una discusión sobre la naturaleza de Dios, 
centrándose principalmente en las perfecciones de la Deidad y la relación 

discursosud.com                                                     198 
 

https://discursosud.com/


de Dios el Padre con Dios el Hijo. Esta conferencia es particularmente 
profunda y penetrante, y requiere reflexión seria y con oración para captar 
su mensaje. Sobre la Conferencia Cinco, el Élder Bruce R. McConkie 
escribió: “Usando las santas escrituras como la fuente registrada del 
conocimiento de Dios, sabiendo lo que el Señor les ha revelado en visiones 
y por el poder del Espíritu, y escribiendo conforme a esa misma guía del 
Espíritu, José Smith y los primeros hermanos de esta dispensación 
prepararon una declaración de fe sobre la Trinidad. Sin lugar a dudas, es el 
resumen más excelente de la verdad revelada y eterna relativa a la Trinidad 
que ahora existe en lenguaje mortal. En ella se expone el misterio de la 
piedad; es decir, expone las personalidades, misiones y ministerios de esos 
seres santos que componen la presidencia suprema del universo. Para las 
personas espiritualmente analfabetas, puede parecer difícil y confuso; para 
aquellos cuyas almas están encendidas con luz celestial, es un resumen casi 
perfecto de aquellas cosas que deben ser creídas para alcanzar la 
salvación.” Más adelante había declarado: “En mi juicio, es la expresión más 
completa, inteligente e inspirada que ahora existe... en un solo lugar 
definiendo, interpretando, exponiendo, anunciando y testificando qué tipo 
de ser es Dios. Fue escrita por el poder del Espíritu Santo, por el espíritu de 
inspiración. En efecto, es escritura eterna; es verdadera.” 

Como Santos de los Últimos Días, hacemos grandes esfuerzos para 
establecer que el Padre y el Hijo son personas separadas y distintas, seres 
separados, que no están fusionados mágicamente ni entrelazados, no son 
meramente dos manifestaciones del mismo Ser. Y, sin embargo, nuestro 
Padre Celestial y su Hijo Amado son infinitamente más uno de lo que son 
separados: Son separados en persona y ser, pero son uno en gloria, uno en 
propósito, uno en enfoque y misión, y uno en el sentido de que ambos 
poseen todos los atributos de la piedad en perfección. A los hermanos en la 
Escuela de los Élderes también se les enseñó que ellos son uno en mente, y 
que esa unidad de mente se asegura y mantiene a través de la presencia 
moradora del Espíritu Santo. El Padre y el Hijo poseen la misma mente, la 
misma sabiduría, gloria, poder y plenitud—llenando todo en todos; el Hijo 
siendo lleno con la plenitud de la mente, gloria y poder; o, en otras 
palabras, el espíritu, la gloria y el poder del Padre. 

discursosud.com                                                     199 
 

https://discursosud.com/


Lo que puede ser una declaración algo desconcertante en la Conferencia 
Cinco es la siguiente: “Hay dos personajes que constituyen el gran, 
inigualable, gobernante y supremo poder sobre todas las cosas, por medio 
de los cuales todas las cosas fueron creadas y hechas... Ellos son el Padre y 
el Hijo—el Padre siendo un personaje de espíritu, gloria y poder, poseyendo 
toda perfección y plenitud, el Hijo, que estaba en el seno del Padre, un 
personaje de tabernáculo... poseyendo toda la plenitud del Padre, o la 
misma plenitud con el Padre.” La parte desconcertante de esta declaración, 
por supuesto, es “el Padre siendo un personaje de espíritu.” Una posibilidad 
para entender este pasaje es que José Smith aún no comprendía la 
naturaleza corpórea o física de Dios el Padre. Tal vez no adquirió ese 
entendimiento como resultado de la Primera Visión en 1820, y, por 
supuesto, quizás aún no lo había comprendido incluso en el invierno de 
1834-35, cuando se pronunciaron las Conferencias sobre la Fe. Su 
conocimiento—como el de todos los mortales—se adquirió a menudo de 
manera incremental, y su desarrollo en la comprensión doctrinal se llevó a 
cabo de principio en principio. La Primera Visión, en 1820, enseñó a José 
que los cielos ya no estaban sellados; que Satanás era más que un mito o 
una metáfora; y que el Padre y el Hijo eran Seres separados y distintos. 

Como señalamos en el Capítulo 2, no hay ninguna mención en ninguno de 
sus relatos conocidos de la Primera Visión que Dios tenga un cuerpo físico. 
La referencia más temprana que tenemos a un sermón de José Smith sobre 
la corporealidad de Dios parece ser el 5 de enero de 1841. En esa ocasión, 
William Clayton registró al Profeta diciendo: “Lo que está sin cuerpo ni 
partes es nada. No hay otro Dios en el cielo sino aquel Dios que tiene carne 
y huesos.” Seis semanas después, “José dijo, respecto a la Trinidad [que] no 
era como muchos imaginaban—tres cabezas y solo un cuerpo; él dijo que 
los tres eran cuerpos separados.” El 9 de marzo de 1841 declaró que “el 
Hijo tenía un tabernáculo y también el Padre.” Finalmente, el 2 de abril de 
1843, en Ramus, Illinois, el hermano José dio instrucciones que son la base 
para Doctrina y Convenios 130:22-23: “El Padre tiene un cuerpo de carne y 
huesos tan tangible como el de un hombre; el Hijo también; pero el Espíritu 
Santo... es un personaje de Espíritu.” 

Otra posibilidad para entender este pasaje en la Conferencia Cinco es que 
José Smith sí entendía que Dios tiene un cuerpo, pero que el pasaje ha sido 

discursosud.com                                                     200 
 

https://discursosud.com/


malinterpretado. Si es así, ¿qué podría significar la frase? Para empezar, la 
expresión completa no es que Dios el Padre sea “un personaje de espíritu,” 
sino “un personaje de espíritu, gloria y poder.” Esta expresión podría ser 
más una descripción de la naturaleza divina de Dios—una declaración sobre 
su estado glorificado y exaltado—que sobre su ser físico. La palabra 
“espíritu”, como se usa, por ejemplo, en Moisés 1, es un sinónimo de gloria 
o poder: Su Espíritu es su gloria (Moisés 1:9, 20). En palabras del Élder 
McConkie, la frase “un personaje de espíritu” se refiere a la naturaleza 
espiritual de Dios (comparar 1 Corintios 15:44; Alma 11:45; D&C 88:27; 
Moisés 3:9)—que él es un ser resucitado e inmortal y, como tal, no está 
sujeto a la muerte; es decir, el cuerpo de Dios es espiritual. “Son los dos 
personajes que vinieron a José Smith en la primavera de 1820,” también 
escribió el Élder McConkie. “Son hombres exaltados. Cada uno es un 
personaje de espíritu; cada uno es un personaje de tabernáculo. Ambos 
tienen cuerpos, cuerpos tangibles de carne y huesos. Son seres 
resucitados... Un personaje de tabernáculo, como se usa aquí, es aquel 
cuyo cuerpo y espíritu están inseparablemente conectados y para quien no 
puede haber muerte. Un personaje de espíritu, como se usa aquí, ... es un 
personaje resucitado.” 

Un último pensamiento sobre este asunto. El profesor Milton V. Backman 
dio a conocer hace muchos años una descripción del mormonismo hecha 
por un clérigo protestante en Ohio. Truman Coe, un ministro presbiteriano 
que había vivido durante cuatro años entre los Santos en Kirtland, publicó 
lo siguiente sobre las creencias de los Santos de los Últimos Días en el Ohio 
Observer del 11 de agosto de 1836: “Ellos sostienen que el Dios adorado 
por los presbiterianos y todos los demás sectarios no es mejor que un dios 
de madera. Creen que el verdadero Dios es un ser material, compuesto de 
cuerpo y partes; y que cuando el Creador formó a Adán a su propia imagen, 
lo hizo del tamaño y forma de Dios mismo.” Si un ministro de otra fe había 
observado ya en 1836 que los Santos de los Últimos Días enseñaban que 
Dios tiene un cuerpo, no es inconcebible que tales cosas fueran conocidas 
por José Smith uno o dos años antes, en el momento en que la Escuela de 
los Élderes se dedicaba al estudio de las Conferencias sobre la Fe. 

La Conferencia Cinco continúa explicando cómo el hombre mortal—frágil y 
débil y en constante necesidad de intervención divina—puede crecer y 

discursosud.com                                                     201 
 

https://discursosud.com/


desarrollarse en una unión espiritual con los Dioses. El Espíritu Santo, que 
transmite la mente de Dios, “se derrama sobre todos los que creen en su 
nombre y guardan sus mandamientos; y todos aquellos que guardan sus 
mandamientos crecerán de gracia en gracia, y se convertirán en herederos 
del reino celestial, y coherederos con Jesucristo; poseyendo la misma 
mente, siendo transformados a la misma imagen o semejanza, incluso la 
imagen expresa de Aquel que llena todo en todo; siendo llenos con la 
plenitud de su gloria, y convirtiéndose en uno en Él, así como el Padre, el 
Hijo y el Espíritu Santo son uno.” Examinaremos las implicaciones de estas 
declaraciones en el Capítulo 20, cuando miremos más de cerca la doctrina 
de la deificación. 

Conferencia Seis 

La Conferencia Seis discute el tercer criterio para la fe—el conocimiento de 
que el camino que estamos siguiendo en la vida está conforme a la 
voluntad divina. Este puede ser el mayor desafío de todos. Los dos primeros 
requisitos nos exigen aprender y entender algo sobre Dios. El tercero 
requiere que sepamos algo sobre nosotros mismos. Es decir, la fe para la 
vida y la salvación depende de la confianza—una palabra que el Profeta usa 
de manera intercambiable con fe. Debemos tener confianza de que hay un 
Dios, confianza de que Él es quien dice ser y que tiene todo el poder. Y 
luego, debemos tener cierto grado de confianza en nosotros mismos, una 
segura certeza de que el Señor está complacido con nosotros. Las personas 
que dudan de su posición ante Dios, que constantemente cuestionan su 
propia bondad e impugnan su propia rectitud, que siempre se sienten 
inadecuadas e inferiores—esas personas no pueden desarrollar fe para la 
vida y la salvación. Aunque una cierta medida de humildad es típica de 
aquellos que se acercan al Señor (2 Nefi 4:17-18; Éter 3:2), también debe 
haber esa esperanza en Cristo—esa anticipación de la aceptación divina por 
Él, la seguridad de la vida eterna a través de Él, y la expectativa de gloria 
con Él—si uno ha de trazar un curso y seguirlo hasta la salvación. 

“Un conocimiento real para cualquier persona de que el curso de vida que 
sigue está de acuerdo con la voluntad de Dios, es esencialmente necesario 
para permitirle tener esa confianza en Dios sin la cual ninguna persona 
puede obtener la vida eterna. Fue esto lo que permitió a los antiguos santos 

discursosud.com                                                     202 
 

https://discursosud.com/


soportar todas sus aflicciones y persecuciones, y aceptar con gozo la 
pérdida de sus bienes, sabiendo (no solo creyendo) que tenían una 
sustancia más perdurable.” De hecho, “tal fue, y siempre será, la situación 
de los santos de Dios, que a menos que tengan un conocimiento real de que 
el curso que están siguiendo está conforme a la voluntad de Dios, se 
fatigarán en sus mentes y desfallecerán.” 

Dicho de otra manera, el pueblo de Dios necesita saber que el Señor está 
complacido con ellos y que sus actos y su fe son aceptables ante Él si han de 
tener el valor moral y la fe para vencer al mundo. “Para que un hombre 
entregue todo lo que tiene, su carácter y reputación, su honor y aplauso, su 
buen nombre entre los hombres, sus casas, sus tierras, sus hermanos y 
hermanas, su esposa e hijos, e incluso su propia vida también—contando 
todas las cosas como estiércol y basura por la excelencia del conocimiento 
de Jesucristo [comparar Filipenses 3:7–10]—se requiere más que mera 
creencia o suposición de que está haciendo la voluntad de Dios; se necesita 
un conocimiento real, dándose cuenta de que, cuando estos sufrimientos 
terminen, entrará en el descanso eterno y será partícipe de la gloria de 
Dios.” 

¿Y cómo obtenemos tal conocimiento? ¿Cómo llegamos a saber que 
estamos en el camino correcto, que nuestras vidas están en orden y, por lo 
tanto, aprobadas por los cielos? A los miembros de la Escuela de los Élderes 
se les enseñó—y esta es una de las verdades trascendentales de la 
Restauración—que debemos estar dispuestos a sacrificar todas las cosas 
por la causa del evangelio. Si queremos convertirnos en herederos de todo 
lo que el Padre tiene, debemos estar dispuestos a renunciar a todo lo que 
tenemos. Con nosotros, debe ser el reino de Dios o nada. “Observe aquí,” 
aprendieron los hermanos, “que una religión que no requiera el sacrificio 
de todas las cosas nunca tiene poder suficiente para producir la fe necesaria 
para la vida y la salvación.” Solo una iglesia que pide todo a sus miembros—
¡todo!—está en posición de producir en sus miembros la fe que los llevará a 
las riquezas de la eternidad. La entrega total a Dios siempre es un requisito 
previo para la victoria total. Solo aquellos que alcanzan el punto en su 
desarrollo espiritual donde finalmente son capaces de consagrarse 
completamente al Señor y a su Iglesia y reino, y hacerlo sin impedimentos, 
pueden ganar esa confianza ante Dios de la que hablan las escrituras (D&C 

discursosud.com                                                     203 
 

https://discursosud.com/


121:45), una confianza que resulta en la promesa de la vida eterna. Al 
hablar de los antiguos, los élderes fueron instruidos que “a través del 
conocimiento así obtenido [de que su curso de vida estaba en armonía con 
la voluntad divina] su fe se hizo lo suficientemente fuerte como para 
apoderarse de la promesa de la vida eterna... y obtener el fin de su fe, 
incluso la salvación de sus almas.” 

Conferencia Siete 

En la Conferencia Siete se encuentra un comentario fascinante sobre un 
pasaje del apóstol Pablo, a saber: “Sin fe es imposible agradar a Dios; 
porque es necesario que el que se acerca a Dios crea que Él existe, y que es 
galardonador de los que le buscan diligentemente” (Hebreos 11:6). “¿Por 
qué es imposible agradar a Dios sin fe? La respuesta sería—Porque sin fe es 
imposible que los hombres sean salvos; y como Dios desea la salvación de 
los hombres, Él debe, por supuesto, desear que tengan fe; y no podría estar 
complacido a menos que la tuvieran, o de lo contrario podría estar 
complacido con su destrucción.” 

El Profeta y sus asociados enseñaron sobre los frutos de la fe, a saber, los 
dones espirituales que disfrutan los fieles y, en última instancia, la salvación 
completa otorgada a los completamente consagrados. Además, 
aprendemos que uno de los beneficios de la verdadera fe es que desarrolla 
en nosotros un carácter semejante al de Cristo, llevándonos hacia adelante 
para convertirnos cada vez más como Cristo, nuestro Maestro. Jesús es, de 
hecho, el prototipo de todos los seres salvados. “La salvación consiste en la 
gloria, autoridad, majestad, poder y dominio que posee Jehová y en nada 
más; y ningún ser puede poseerla sino Él mismo o uno semejante a Él.” El 
plan de salvación es en realidad “un sistema de fe—comienza con fe, y 
continúa por fe; y toda bendición que se obtiene en relación con él es el 
efecto de la fe, ya sea que pertenezca a esta vida o a la que ha de venir.” 

Habiendo establecido lo que es la fe, lo que sustenta esa fe y lo que se 
requiere de nosotros para ser contados entre los favorecidos del cielo, la 
Conferencia Siete continúa: “Entendemos que cuando un hombre trabaja 
por fe, trabaja mediante el esfuerzo mental en lugar de la fuerza física. Es 
mediante palabras, en lugar de ejercer sus poderes físicos, con los que todo 
ser trabaja cuando trabaja por fe.” No debemos entender de esta 

discursosud.com                                                     204 
 

https://discursosud.com/


declaración, sin embargo, que ejercer fe es simplemente un ejercicio 
intelectual o que aquellos con capacidades mentales inusuales 
necesariamente tienen más fe. Más bien, el esfuerzo mental del que habla 
el Profeta parece ser el rigor y el arduo trabajo de la búsqueda del alma y la 
negación personal asociada con llegar a conocer la mente y la voluntad de 
Dios y luego actuar en consecuencia. 

A veces es sorprendente observar cómo algunos de nosotros usamos la 
palabra fe en nuestra caminata y charla diaria. Un misionero en Viena le 
dice a su compañero o a su distrito: “Vamos, ¿dónde está vuestra fe? ¡Si 
tuviéramos fe, podríamos bautizar toda esta ciudad!” De vez en cuando, 
personas bienintencionadas pero insensibles pueden explicar a unos padres 
afligidos que si la familia tuviera suficiente fe, su hija, que ha luchado con la 
esclerosis múltiple durante cinco años, no estaría obligada a sufrir más. La 
fe no es el poder del pensamiento positivo, aunque ciertamente es mejor 
ser optimista que cínico. La fe no es la resolución personal que nos permite 
desear que una situación difícil desaparezca. La fe no es siempre la 
capacidad de convertir una tragedia en una celebración. No generamos la fe 
por nosotros mismos, porque es un don de Dios, un don del Espíritu (1 
Corintios 12:9; Efesios 2:8; Moroni 10:11). No actuamos por nuestra cuenta 
para obtener fe, porque la fe es dada por Dios para sus propósitos y para 
bendecir el cuerpo de Cristo, la Iglesia. 

Las personas actúan con fe cuando actúan de acuerdo con la voluntad de 
Dios. Dicho de otra manera, tengo suficiente fe para mover el Monte 
Everest al medio del Lago Michigan solo cuando sé que el Señor quiere que 
se mueva. Tengo fe o poder para tocar los corazones de los demás con mi 
testimonio de la verdad solo cuando están preparados y listos para la 
palabra. Es decir, la fe no puede anular la agencia moral individual. Incluso 
el Maestro no pudo realizar milagros en medio de un pueblo sumido en la 
indiferencia espiritual. Jesús dijo al referirse a su recepción en Nazaret: “No 
hay profeta sin honra, sino en su propia patria, y entre su parentela, y en su 
casa. Y no pudo hacer allí ningún milagro, salvo que impuso las manos sobre 
unos pocos enfermos y los sanó” (Marcos 6:4-5; énfasis añadido). De 
manera similar, el profeta-líder Mormón amaba a su pueblo y derramó su 
alma en oración en su favor; “sin embargo, fue sin fe, por la dureza de sus 
corazones” (Mormón 3:12; énfasis añadido). Alguien que observaba desde 

discursosud.com                                                     205 
 

https://discursosud.com/


la distancia, sin saber lo que realmente es la fe, podría haber gritado: 
“¡Vamos, Mormón, ¿dónde está tu fe?” 

Permítanme compartir una experiencia personal que ilustra este punto. 
Recuerdo muy bien una cálida noche de junio en Luisiana, solo unos meses 
después de haber regresado de una misión, sentado con mi mamá y mi 
papá, viendo televisión. El teléfono sonó, y rápidamente llamaron a mi papá 
al hospital para dar una bendición del sacerdocio a alguien. Un chico de 
dieciséis años, amigo de mi hermana menor, se había desplomado 
repentinamente en el campo de softbol y fue llevado de urgencia al 
hospital. Le dijeron a mi papá que el chico había sido diagnosticado con una 
extraña enfermedad degenerativa de los nervios y que, si no ocurría algo 
pronto, moriría. Mi papá y yo corrimos al hospital, tomamos el ascensor 
hasta el quinto piso y nos apresuramos a la sala de espera. Nos dieron la 
noticia de que el joven había fallecido. Hicimos lo mejor que pudimos para 
consolar a los dolientes y luego nos dirigimos a casa. 

Cuando entramos por la puerta trasera, mi hermana preguntó: “¿Cómo está 
él?” 
Respondí que su amigo había muerto. 
Ella respondió inmediatamente: “¿Entonces por qué no lo resucitaron?” 
Siendo el experimentado y veterano misionero que era, y teniendo casi 
todas las respuestas a las preguntas de la vida, balbuceé por un segundo y 
luego me volví hacia mi papá. “Sí, ¿por qué no lo resucitamos?” 
La respuesta de mi papá fue amable pero firme. También fue instructiva. 
“Porque el Espíritu del Señor no nos impulsó a hacerlo,” dijo él. 

Debo admitir que en ese momento tal respuesta me pareció una especie de 
evasión espiritual. Pero en los años que siguieron, llegué a conocer algo 
sobre la fe de mi papá. Él había estado con su propio padre muchos años 
antes, cuando de hecho el Espíritu había impulsado y los muertos fueron 
levantados a la vida nuevamente. Mi papá sabía cuándo moverse y cuándo 
no moverse. Él tenía fe. 

Ahora, una ilustración de la historia de la Iglesia. En 1838, Wilford Woodruff 
viajaba a Sión para asumir su nuevo asignamiento en el Quórum de los 
Doce Apóstoles. En el viaje, su esposa, Phoebe, se vio afectada por una 
fiebre muy alta. “Me detuve en una casa”, escribió el hermano Woodruff, 

discursosud.com                                                     206 
 

https://discursosud.com/


“y llevé a mi esposa y su cama dentro de ella, con la determinación de 
quedarme allí hasta que ella se recuperara de su salud o falleciera. Esto fue 
la mañana del domingo, 2 de diciembre. 

“Después de llevar a mi esposa y sus cosas dentro de la casa y conseguir 
leña para mantener el fuego encendido, ocupé mi tiempo cuidando de ella. 
Parecía que solo le quedaba poco tiempo de vida. 

“Me llamó a su lado por la noche y me dijo que sentía como si unos pocos 
momentos más acabarían con su existencia en esta vida. Manifestó gran 
confianza en la causa que había abrazado y me exhortó a tener confianza 
en Dios y guardar sus mandamientos. 

“A todas luces, ella estaba muriendo. Puse las manos sobre ella... y pronto 
se recuperó y durmió algo durante la noche. 

“El 3 de diciembre encontré a mi esposa muy mal. Pasé el día cuidándola... 
Ella parecía estar hundiéndose gradualmente, y por la noche su espíritu 
aparentemente dejó su cuerpo, y ella murió. 

“Las hermanas se agruparon alrededor de su cuerpo, llorando, mientras yo 
me quedaba mirando con tristeza. El espíritu y el poder de Dios 
comenzaron a descansar sobre mí hasta que, por primera vez durante su 
enfermedad, la fe llenó mi alma, aunque ella yacía ante mí como muerta. 

“Tenía algo de aceite que había sido consagrado para mi unción mientras 
estaba en Kirtland... Luego me incliné ante el Señor y oré por la vida de mi 
compañera, y ungí su cuerpo con el aceite en el nombre del Señor. Puse mis 
manos sobre ella, y en el nombre de Jesucristo reprendí el poder de la 
muerte y el destructor, y ordené que se apartara de ella, y que el espíritu de 
vida entrara en su cuerpo. 

“Su espíritu regresó a su cuerpo, y a partir de esa hora ella fue sanada; y 
todos sentimos alabar el nombre de Dios, confiar en Él y guardar Sus 
mandamientos.” 

“Mientras ocurría esta operación conmigo (como mi esposa relató 
después), su espíritu salió de su cuerpo, y vio su cuerpo tendido sobre la 
cama, y las hermanas llorando. Miró a ellas, a mí, y a su bebé, y mientras 

discursosud.com                                                     207 
 

https://discursosud.com/


observaba esta escena, dos personajes entraron en la habitación... y le 
dijeron que habían venido por ella... Uno de estos mensajeros le informó 
que podría tener una opción: podría descansar en el mundo espiritual, o, 
bajo una condición, tendría el privilegio de regresar a su tabernáculo y 
continuar su labor en la tierra. La condición era, si sentía que podía 
mantenerse al lado de su esposo, y con él pasar todas las preocupaciones, 
pruebas, tribulaciones y aflicciones de la vida que él tendría que atravesar 
por el bien del evangelio hasta el final. Cuando ella miró la situación de su 
esposo e hijo, dijo: ‘¡Sí, lo haré!’ 
“En el momento en que se tomó esa decisión, el poder de la fe descansó 
sobre mí, y cuando administré sobre ella, su espíritu entró en su 
tabernáculo, y vio a los mensajeros [salir] por la puerta.” 

Aunque a los hermanos en la Escuela de los Élderes se les enseñó que 
trabajar por fe es trabajar por el poder del “esfuerzo mental”, necesitamos 
entender que esto no significa que a mayor CI, mayor fe. De ninguna 
manera. “Puede que haya aquellos,” observó el Élder McConkie, “cuyos 
poderes mentales y procesos de pensamiento sean mayores que los de 
cualquiera de los santos, pero solo las personas que están en sintonía con el 
Infinito pueden ejercer las fuerzas y poderes espirituales que provienen de 
Él... Él... debe aprobar el uso de su poder en el caso que se presente. La fe 
no puede ser ejercida en contra del orden del cielo o en contra de la 
voluntad y los propósitos de quien es su poder. Los hombres trabajan por fe 
cuando están en sintonía con el Espíritu y cuando lo que buscan hacer 
mediante el esfuerzo mental y la palabra hablada es la mente y voluntad 
del Señor.” 

Los hermanos fueron enseñados en las Conferencias sobre la Fe que 
“donde hay duda e incertidumbre, allí no está la fe, ni puede estar. Porque 
la duda y la fe no existen en la misma persona al mismo tiempo; de modo 
que las personas cuyos pensamientos están llenos de dudas y miedos no 
pueden tener confianza inquebrantable, y donde no hay confianza 
inquebrantable, la fe es débil.” “Recuerden,” declaró el presidente Thomas 
S. Monson, “que la fe y la duda no pueden existir en la misma mente al 
mismo tiempo, porque una disipará a la otra. Echen fuera la duda. Cultiven 
la fe... Hermanos y hermanas amados, no teman. Anímense. El futuro es tan 
brillante como su fe.” 

discursosud.com                                                     208 
 

https://discursosud.com/


Conclusión 

Aproximadamente hace medio siglo, me encontré sentado en una clase de 
religión en la Universidad Brigham Young. Fue mi primera experiencia en el 
estudio serio del evangelio restaurado, más allá de mi estudio misionero, ya 
que no hubo programas de seminario o instituto durante los años de mi 
juventud en Luisiana. Mi clase en BYU fue Religión 325, la segunda parte del 
Doctrina y Convenios. A menudo, el instructor citaba o leía de las 
Conferencias sobre la Fe, lo cual me intrigó, porque nunca me había 
encontrado con ellas antes. Un día, después de clase, le hablé sobre ellas. 

Él me preguntó: “¿Te gustaría entender realmente las Conferencias sobre la 
Fe?” 

Respondí que sí. 

Su respuesta me sorprendió. “Primero, léelas veinte veces, y luego empieza 
a estudiarlas.” 

A lo largo de los años desde entonces, he tomado en serio el consejo de mi 
maestro, y los resultados han sido sorprendentemente dulces. No sé qué 
partes de las Conferencias fueron escritas por José Smith mismo, o qué 
partes pudieron haber sido preparadas por Sidney Rigdon o William W. 
Phelps o cualquiera de los otros primeros hermanos. Lo que sí sé es que el 
hermano José las compiló, las preparó para su publicación e incluyó en la 
primera edición del Doctrina y Convenios. Eso es una recomendación 
suficientemente fuerte para mí. 

Las Conferencias sobre la Fe, aunque no están al mismo nivel de respeto 
canónico que las revelaciones y traducciones del Profeta, son, sin embargo, 
dignas de un estudio riguroso. En el prefacio de la primera edición del 
Doctrina y Convenios (1835) se encuentran estas palabras: “La primera 
parte del libro [las Conferencias sobre la Fe] contiene una serie de 
conferencias como las pronunciadas ante una clase teológica en este lugar, 
y debido a que abarcan la importante doctrina de la salvación, las hemos 
organizado en el siguiente trabajo.” 

Siento que cualquiera que desee conocer y entender algo sobre la amplitud 
y profundidad de la mente de José Smith sería imprudente ignorar o tratar 

discursosud.com                                                     209 
 

https://discursosud.com/


ligeramente las Conferencias sobre la Fe. Nos señalan la verdad de que el 
plan de salvación es, en esencia, un “sistema de fe—comienza con fe, y 
continúa por fe; y cada bendición que se obtiene en relación con él es el 
efecto de la fe, ya sea que pertenezca a esta vida o a la que ha de venir.” 
Verdaderamente, cuando Jesús el Mesías ofreció salvar a la familia humana, 
esencialmente propuso “hacerlos semejantes a Él, y Él era semejante al 
Padre, el gran prototipo de todos los seres salvados; y para que cualquier 
parte de la familia humana sea asimilada a su semejanza es ser salvado.” Mi 
oración para todos nosotros es la que los miembros de los Doce en el 
meridiano del tiempo pronunciaron en un momento cuando el Salvador les 
encargó emprender una tarea difícil. Ellos le dijeron simplemente: 
“Aumenta nuestra fe” (Lucas 17:3-5). 

  

discursosud.com                                                     210 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 13 
Las Promesas hechas a los 

Padres 
 

 

Kirtland, Ohio, marzo y abril de 1836. José Smith declaró el 30 de marzo de 
1836: “Observé a los quórums que ahora había completado la organización 
de la iglesia, y que habíamos pasado por todas las ceremonias necesarias; 
que les había dado toda la instrucción que necesitaban [para] salir y edificar 
el reino de Dios.” Ciertamente, la Primera Presidencia, el Quórum de los 
Doce y el Quórum de los Setenta habían sido organizados y establecidos, al 
igual que las oficinas y los quórums del Sacerdocio Aarónico y Melquisedec. 
Luego, como resultado de lo que ocurrió el 3 de abril de 1836 en el Templo 
de Kirtland, nada sería lo mismo en la Iglesia restaurada. 

Mucha inspiración y visión se pueden obtener mediante una simple lectura 
del libro de Génesis. Lecciones oportunas y eternas se encuentran en casi 
cada página—lecciones dolorosas y alegres de las vidas de hombres y 
mujeres del pasado. Moisés el Legislador, el autor del Pentateuco, lleva al 
lector rápidamente a través de la Creación, la Caída, el Diluvio y la 
dispersión de las naciones a través de la confusión de las lenguas. Para 
cuando hemos leído diez capítulos de Génesis—quince páginas en la 
edición de los Santos de los Últimos Días de la Versión King James de la 
Biblia—descubrimos que han pasado más de dos mil años desde la Caída. Es 
como si Moisés estuviera ansioso por llevar al lector sin demora a un punto 
específico en la historia. Ese punto en el tiempo es la vida de los 
patriarcas—Abraham, Isaac, Jacob y José. 

Los Patriarcas 

Hay suficiente información en nuestro actual Antiguo Testamento para 
entender, hasta cierto punto, las vidas de los patriarcas—su educación, 
fortalezas y talentos, y, por supuesto, sus pruebas y tribulaciones. 
Ciertamente, uno podría concluir de una lectura de Génesis por qué 

discursosud.com                                                     211 
 

https://discursosud.com/


Abraham llegó a ser conocido como el “padre de los fieles” y sentir una 
profunda gratitud y admiración por su bondad e integridad. Sin embargo, 
cuando estudiamos las vidas de los patriarcas a la luz de la revelación 
moderna, reconocemos claramente que muchas verdades claras y 
preciosas, así como muchos convenios del Señor, han sido realmente 
retirados de la Biblia (1 Nefi 13:20-29; Moisés 1:40-41). 
Aunque atesoramos las lecciones eternas de la Biblia y conocemos su 
verdad esencial, el corazón del mensaje del evangelio falta en el Antiguo 
Testamento. El grado en que el evangelio de Jesucristo era conocido desde 
Adán hasta Malaquías es, en gran medida, un misterio. 
Recordemos que— 

1. Adán y Eva fueron enseñados el evangelio por Dios y los ángeles. 
Ellos fueron casados en el Jardín del Edén, bautizados y nacidos de nuevo 
(Moisés 5:1-12; 6:51-68). “Adán poseía el sacerdocio,” explicó el presidente 
Russell M. Nelson, “y Eva servía en una sociedad matriarcal asociada al 
sacerdocio patriarcal.” 

2. La redención por medio del Santo Mesías ha sido declarada por los 
profetas desde los días de Adán (Jacob 4:4; 7:11; Mosíah 13:33; Alma 39:1-
19; D&C 20:21-29). El evangelio fue predicado “desde el principio, siendo 
declarado por ángeles santos enviados desde la presencia de Dios, por su 
propia voz, y por el don del Espíritu Santo” (Moisés 5:58; ver también D&C 
20:35). 

3. La plenitud del evangelio es el “nuevo y eterno convenio” (D&C 1:22; 
39:11; 45:9; 49:9; 66:2; 133:57). Es nuevo en el sentido de que es 
restaurado nuevamente, generalmente después de períodos de apostasía. 
Es eterno porque es atemporal. 

4. Los principios y ordenanzas de la salvación son siempre los mismos. Es 
decir, al principio y siempre que la plenitud del evangelio ha estado sobre la 
tierra, los individuos han ejercido fe en el Señor Jesucristo, se han 
arrepentido de sus pecados, han sido bautizados por agua y por el Espíritu, 
y han sido investidos y sellados en lugares sagrados. El pueblo de Dios 
siempre ha sido mandado a edificar templos y oficiar en ordenanzas 
sagradas en ellos (D&C 124:39). El Señor explicó a través del Profeta José 
que “en todas las edades del mundo, siempre que el Señor ha dado una 

discursosud.com                                                     212 
 

https://discursosud.com/


dispensación del sacerdocio a cualquier hombre por revelación actual, o a 
cualquier conjunto de hombres, este poder [de sellar] siempre ha sido 
dado” (D&C 128:9). 

5. Abraham buscó las bendiciones de los padres y el derecho a administrar 
las mismas (Abraham 1:1-3). Su padre, Ierá, era un idólatra, por lo que las 
bendiciones de Abraham no podían ser recibidas de él de la manera 
tradicional de padre a hijo. En su lugar, Abraham buscó consejo, dirección y 
autoridad en Melquisedec, el gran sumo sacerdote de esa época. En su 
discusión sobre los antiguos que entraron en el reposo del Señor, Alma 
eligió a Melquisedec para ilustrar su doctrina. “Y ahora, hermanos míos,” 
dijo, “quisiera que os humillarais ante Dios, y que trajerais frutos dignos de 
arrepentimiento, para que también podáis entrar en ese reposo. Sí, 
humillaos como lo hicieron los pueblos en los días de Melquisedec, que 
también fue un sumo sacerdote según este mismo orden [el orden sagrado 
de Dios] del cual he hablado, que también tomó sobre sí el sacerdocio para 
siempre” (Alma 13:13-14). 

Los Santos de Dios que vivieron en esa época, “la iglesia en los días 
antiguos,” llamaron al Sacerdocio Sagrado según el orden de Melquisedec 
(D&C 107:2-4). Alma destacó que Abraham pagó el diezmo a Melquisedec 
(Alma 13:15). Una revelación moderna nos informa que “Isaías... vivió en 
los días de Abraham, y fue bendecido por él—lo cual Abraham recibió del 
sacerdocio de Melquisedec, quien lo recibió a través de la línea de sus 
padres, hasta Noé” (D&C 84:13-14). Parece que Abraham buscó el mismo 
poder y autoridad que Melquisedec, el poder para administrar vidas sin fin, 
la plenitud de los poderes del sacerdocio. Según el Élder Franklin D. 
Richards, el Profeta José Smith explicó que el poder de Melquisedec “no es 
el poder de un profeta, ni de un apóstol, ni de un patriarca solamente, sino 
de un rey y sacerdote para Dios, para abrir las ventanas del cielo y derramar 
la paz y la ley de la vida eterna sobre el hombre. Y ningún hombre puede 
alcanzar la condición de coheredero con Jesucristo sin ser ministrado por 
alguien que posea el mismo poder y autoridad de Melquisedec.” 

En resumen, el Profeta explicó: “Abraham le dice a Melquisedec: Creo todo 
lo que [tú] me has enseñado sobre el sacerdocio y la venida del Hijo del 

discursosud.com                                                     213 
 

https://discursosud.com/


Hombre; así que Melquisedec ordenó a Abraham y lo envió. Abraham se 
regocijó, diciendo: ahora tengo un sacerdocio.” 

6. Dios estableció el orden patriarcal, un sistema de gobierno familiar 
presidido por un padre y una madre, modelado según lo que existía en el 
cielo. Como observó el presidente Ezra Taft Benson, “un orden de gobierno 
familiar donde un hombre y una mujer entran en un convenio con Dios—al 
igual que lo hicieron Adán y Eva—para ser sellados por la eternidad, tener 
posteridad y hacer la voluntad y obra de Dios a lo largo de su mortalidad.” 
El orden patriarcal, establecido en los días de Adán (D&C 107:40-42), era y 
es un orden del Sacerdocio de Melquisedec. De hecho, es lo que 
conocemos como el nuevo y eterno convenio del matrimonio (D&C 131:2). 
El orden patriarcal continuó a través de Abraham y sus descendientes justos 
hasta que Moisés fue trasladado, momento en el cual las llaves del 
Sacerdocio de Melquisedec fueron quitadas al pueblo (D&C 84:19-27). 

7. Abraham vio los días de la venida del Hijo del Hombre y se regocijó. 
Aprendió por revelación del sacrificio expiatorio del Hijo de Dios y del poder 
de la resurrección de Cristo para resucitar a toda la humanidad de la tumba 
(JST, Génesis 15:9-12; Juan 8:56; Helamán 8:17). 

8. Aunque las promesas del Señor a Abraham sobre una posteridad 
interminable y una tierra elegida se dan en Génesis (13:14-17; 15:1-6; 17:1-
8), es el libro de Abraham en la Pearl of Great Price (Perla de Gran Precio) el 
que explica más completamente el convenio abrahámico. Dios llamó a 
Abraham y a su posteridad a ser un pueblo peculiar, a apartarse para 
siempre del mundo, a vivir vidas piadosas y rectas—para ser un pueblo de 
convenio y escogido. A cambio, el Señor prometió a Abraham y a su 
posteridad que tendrían derecho a las bendiciones del evangelio, el 
sacerdocio y la vida eterna (Abraham 2:8-11). Además, aprendemos que 
“además de los descendientes directos de Abraham, todos los que 
recibieran el Evangelio a partir de ese momento, también se convertirían en 
descendientes de Abraham por adopción, y su sangre se mezclaría entre las 
naciones para leudarles con los privilegios del Evangelio.” 

9. El convenio fue renovado con Isaac, el hijo de Abraham (Génesis 26:1-4), 
y luego con Jacob, su nieto (Génesis 28; 35:9-13; 48:3-4). Abraham, Isaac y 
Jacob fueron fieles a su confianza y a sus convenios. Y, porque no hicieron 

discursosud.com                                                     214 
 

https://discursosud.com/


más que aquello que les fue mandado, han entrado en su exaltación, 
conforme a las promesas, y se sientan sobre tronos, y no son ángeles sino 
dioses” (D&C 132:37). 

10. “Bajo el orden patriarcal, el derecho o herencia del primogénito se 
conoce como el derecho de nacimiento. Esto generalmente incluía una 
herencia territorial, así como la autoridad para presidir.” Supondríamos que 
los patriarcas que poseían el derecho de nacimiento eran aquellos que 
también poseían las llaves del sacerdocio, el derecho de presidencia (D&C 
107:8), o poder directivo. Como Rubén, el mayor de los doce hijos de Jacob, 
perdió el derecho de nacimiento por desobediencia (Génesis 35:22; 1 
Crónicas 5:1-2), el privilegio y la responsabilidad de presidir entre las tribus 
de Israel recayó en José y sus descendientes. ¿Por qué no en Simeón, el 
segundo nacido de Lea? Porque José era el primogénito de la segunda 
esposa, Raquel. El derecho de nacimiento pertenecía al primogénito. 

11. Sabemos por la Biblia algo sobre los dones espirituales de José (Génesis 
37:1-11; 40:1-23; 41:38), así como su nobleza, manifestada en su negativa a 
ceder al mal (Génesis 39:7-12). José también era un vidente y un revelador; 
José “profetizó verdaderamente acerca de toda su descendencia. Y las 
profecías que él escribió, no hay muchas mayores” (2 Nefi 4:2). Habló de 
Moisés el libertador y legislador, así como de Aarón, el hermano y portavoz 
de Moisés; de la venida de Siloh, o el Redentor; y del llamado de un 
“elegido vidente en los últimos días que—como descendiente de José (y 
uno llamado por su nombre)—reuniría a Israel en los últimos días para su 
Dios y restauraría los antiguos convenios entre el pueblo” (JST, Génesis 50; 
2 Nefi 3). 

Las Llaves Antiguas Restauradas 

Jesucristo de Nazaret vino a la tierra en el meridiano del tiempo para 
salvarnos del pecado y de la muerte. Nuestro Señor vino entre los hombres 
también como restaurador, uno enviado por el Padre para traer de nuevo a 
la tierra el conocimiento, las llaves y las autoridades que se habían perdido 
durante los siglos de apostasía. Debido a que el Sacerdocio de Melquisedec 
no había estado disponible generalmente para el pueblo durante un 
milenio y medio—desde que Moisés y las llaves del sacerdocio fueron 
quitadas de Israel como cuerpo (D&C 84:19-27; JST, Éxodo 34:1-2; JST, 

discursosud.com                                                     215 
 

https://discursosud.com/


Deuteronomio 10:1-2)—Jesús restauró este orden sagrado. Cristo vino 
según las palabras de Juan, y Él fue mayor que Juan, porque Él poseía las 
llaves del Sacerdocio de Melquisedec y del reino de Dios. Él organizó una 
iglesia entre los hombres, ordenó a discípulos escogidos para el sagrado 
apostolado, y supervisó la conferición de llaves sagradas (Mateo 16:16-19; 
17:1-9; 18:17-18). El Profeta José Smith explicó simplemente que “Jesús fue 
entonces el administrador legal, y ordenó a Sus Apóstoles.” 

“También te digo a ti,” dijo el Salvador en Cesarea de Filipo, “que tú eres 
Pedro, y sobre esta roca edificaré mi iglesia; y las puertas del infierno no 
prevalecerán contra ella. Y te daré las llaves del reino de los cielos; y todo lo 
que ates en la tierra será atado en los cielos; y todo lo que desates en la 
tierra será desatado en los cielos” (Mateo 16:13-19). Dentro de una 
semana, la promesa del Señor se cumplió: Jesús tomó consigo a Pedro, 
Santiago y Juan—los principales apóstoles y la Primera Presidencia de la 
Iglesia meridiana—y los llevó a un monte alto a orar. Mientras estaban allí, 
estos cuatro fueron transfigurados—elevados espiritualmente a un plano 
más alto—y así se prepararon para una experiencia trascendental. Además, 
Moisés y Elías aparecieron y confirieron llaves sagradas del sacerdocio a la 
Primera Presidencia meridiana (Mateo 17:8-9). Estos poderes directivos 
permitirían a los apóstoles gobernar y dirigir la Iglesia en ausencia del 
Salvador y poner a disposición de los miembros de la Iglesia todas las 
bendiciones del evangelio eterno. Pedro, Santiago y Juan habían recibido el 
Sacerdocio de Melquisedec anteriormente y se les había dado poder y 
comisión apostólica en el momento de su nombramiento para los Doce. 
Como resultado de su experiencia en el Monte de la Transfiguración, se les 
concedió el derecho de atar y sellar en la tierra con la plena confianza de 
que sus acciones recibirían validez de sellado en los cielos. 

La restauración del evangelio en esta dispensación final implicó la 
restauración del convenio abrahámico, la renovación de las promesas de 
Dios a Abraham, Isaac, Jacob, José y su innumerable posteridad. Así, los 
primeros misioneros fueron “llamados para hacer que se cumpla la reunión 
de mis elegidos; porque mis elegidos oyen mi voz y no endurecen su 
corazón” (D&C 29:7). “Y de cierto, de cierto os digo, que esta iglesia he 
establecido y he sacado de la desolación. Y de igual manera reuniré a mis 
elegidos de los cuatro rincones de la tierra, a todos los que crean en mí y 

discursosud.com                                                     216 
 

https://discursosud.com/


escuchen mi voz” (D&C 33:5-6). Se instruyó a los Santos a guardar los 
mandamientos y convenios por los cuales estaban ligados, “Y Israel será 
salvo en el tiempo que yo mismo designe; y por las llaves que he dado serán 
guiados, y no más serán confundidos” (D&C 35:24-25). James Covel, un 
ministro metodista, también fue dirigido a ser bautizado y limpiado de sus 
pecados, y luego a proclamar el evangelio restaurado: “Predicarás la 
plenitud de mi evangelio, que he enviado en estos últimos días, el convenio 
que he enviado para recuperar a mi pueblo, que es de la casa de Israel” 
(D&C 39:10-11). 

Moisés, Elías y Elías 

Lo que ocurrió en el monte santo seis meses antes de la muerte del 
Salvador sirve como un patrón para lo que debía ocurrir en nuestros días. El 
domingo 3 de abril de 1836, una semana después del servicio de dedicación 
del Templo de Kirtland, los Santos se reunieron nuevamente en la casa del 
Señor. En la mañana, Thomas B. Marsh, entonces presidente del Consejo de 
los Doce Apóstoles, y David W. Patten fueron llamados a hablar. En la tarde, 
la Primera Presidencia y los Doce participaron en un servicio de 
sacramento, después del cual José Smith y Oliver Cowdery se arrodillaron 
en oración detrás de cortinas cerradas junto a los grandes púlpitos en el 
lado oeste del piso principal del templo. Tras levantarse de la oración, una 
visión maravillosa se les apareció. 

Jesucristo apareció. Él vino a su templo, el primero que fue autorizado por 
Él en siglos. Allí aceptó la ofrenda de sus Santos, este templo construido con 
gran sacrificio, y luego amplió su visión respecto a la importancia de lo que 
habían logrado: “Sí, los corazones de miles y decenas de miles se 
regocijarán grandemente a consecuencia de las bendiciones que serán 
derramadas, y la investidura con la que mis siervos han sido investidos en 
esta casa” (D&C 110:9). 

“Después de que esta visión [de Cristo] se cerró, los cielos se abrieron 
nuevamente para nosotros; y Moisés se apareció ante nosotros, y nos 
entregó las llaves de la reunión de Israel desde las cuatro partes de la tierra, 
y la conducción de las diez tribus desde la tierra del norte” (D&C 110:11). 
Las llaves restauradas por el antiguo Legislador formalizaron la obra de 
reunir al pueblo en el redil. El presidente de La Iglesia de Jesucristo de los 

discursosud.com                                                     217 
 

https://discursosud.com/


Santos de los Últimos Días, el hombre designado “para presidir sobre toda 
la iglesia, y ser como Moisés” (D&C 107:91), recibió las llaves para reunir a 
Israel moderno. Así como Moisés lideró a Israel en la antigüedad fuera de la 
esclavitud egipcia, José Smith, como Presidente de la Iglesia, recibió las 
llaves para reunir a Israel de los últimos días en Sión. 

“Después de esto, Elías se apareció, y entregó la dispensación del evangelio 
de Abraham, diciendo que en nosotros y nuestra descendencia todas las 
generaciones después de nosotros serían bendecidas” (D&C 110:12). La 
identidad de Elías no se da en la revelación. Este mensajero celestial 
restauró las llaves necesarias para establecer el convenio abrahámico, 
haciendo que José Smith y los Santos fieles que reciban el matrimonio 
celestial sean herederos de las bendiciones y “promesas hechas a los 
padres”—Abraham, Isaac y Jacob (D&C 27:10; 98:32). Así, Elías restauró el 
orden patriarcal, el poder por el cual las familias eternas son organizadas a 
través del nuevo y eterno convenio del matrimonio. 

“Como causa culminante de asombro, ese Dios que no hace acepción de 
personas ha dado una promesa similar [a la de Abraham y José Smith] a 
cada [miembro] en el reino que ha ido al santo templo y ha entrado en el 
bendito orden del matrimonio allí realizado. Cada persona casada en el 
templo por tiempo y toda la eternidad ha sellado sobre ella, condicionado a 
su fidelidad, todas las bendiciones de los antiguos patriarcas, incluyendo la 
promesa culminante y la seguridad del aumento eterno, lo que significa, 
literalmente, una posteridad tan numerosa como las partículas de polvo de 
la tierra” (D&C 132:37). 

Después de que esta visión se cerró, otra gran y gloriosa visión se desató 
sobre nosotros; porque Elías el profeta, que fue llevado al cielo sin probar la 
muerte, se presentó ante nosotros y dijo: “He aquí, ha llegado plenamente 
el tiempo de lo que fue hablado por la boca de Malaquías—atestiguando 
que él [Elías] debía ser enviado, antes de que venga el gran y terrible día del 
Señor—para volver los corazones de los padres a los hijos, y los de los hijos 
a los padres, no sea que toda la tierra sea herida con una maldición” (D&C 
110:13-15). Precisamente el día en que ocurrió la aparición de Elías, los 
judíos de todo el mundo estaban participando en la celebración de la 
Pascua. Desde los tiempos de Malaquías, los judíos de todo el mundo han 

discursosud.com                                                     218 
 

https://discursosud.com/


esperado la venida de Elías con una ansiosa anticipación. Elías vino, pero no 
a los hogares judíos; vino, más bien, a un santuario de los Santos y a los 
administradores legales del Salvador en la tierra. Allí otorgó llaves de un 
valor incalculable. 

En su primera aparición a José Smith en 1823, Moroni citó numerosos 
pasajes del Antiguo y Nuevo Testamento y presentó Malaquías 4:5-6 sobre 
la venida de Elías de una manera algo diferente a la forma en que ese 
pasaje está registrado en la Versión King James. “La profecía comenzó: 'He 
aquí, os revelaré el Sacerdocio, por la mano de Elías el profeta, antes de la 
venida del gran y terrible día del Señor'“ (D&C 2:1; Historia de José Smith 
1:38). José y Oliver habían sido ordenados al Sacerdocio de Melquisedec y 
se les había dado poder apostólico y comisión tan pronto como en 1829. 
¿Cómo fue, entonces, que Elías revelaría el sacerdocio? Elías fue enviado en 
1836 para revelar las llaves del sacerdocio y los poderes de sellar que aún 
no habían sido plenamente comprendidos o no estaban plenamente 
operativos en esta dispensación. Elías restauró las llaves por las cuales las 
familias (organizadas en el orden patriarcal a través de los poderes 
entregados por Elías) podrían ser atadas y selladas para la eternidad. “El 
espíritu, poder y llamamiento de Elías es que tenéis el poder para sostener 
la llave de la revelación, ordenanzas, oráculos, poderes y dones de la 
plenitud del Sacerdocio de Melquisedec y del reino de Dios sobre la tierra.” 

Elías vino para “plantear en los corazones de los hijos las promesas hechas a 
los padres” por las cuales “los corazones de los hijos [se volverían] a sus 
padres” (D&C 2:2; Historia de José Smith 1:39). El Espíritu del Señor da 
testimonio a los fieles Santos de los Últimos Días del lugar central del 
matrimonio eterno y de las sublimes alegrías asociadas con la continua 
existencia eterna de la familia. A través de los templos, las promesas de 
Dios a los padres—las promesas relacionadas con el evangelio, el 
sacerdocio y el aumento eterno (Abraham 2:8-11)—se extienden a todos 
los Santos fieles en todas las épocas. Los corazones de los hijos se vuelven a 
los antiguos padres porque los hijos ahora son participantes y receptores de 
las bendiciones de los padres. Siendo profundamente agradecidos por tales 
privilegios, los miembros de la Iglesia, motivados por el espíritu de Elías, 
también encuentran sus corazones volviéndose a sus padres más 
inmediatos, y hacen todo lo que está a su alcance (a través de la 

discursosud.com                                                     219 
 

https://discursosud.com/


investigación genealógica y el trabajo en el templo correspondiente) para 
asegurar que las bendiciones de Abraham, Isaac, Jacob y José sean 
disfrutadas tanto por los antepasados como por la posteridad. “Si no fuera 
así [es decir, si Elías no hubiera venido], toda la tierra sería completamente 
destruida en su venida” (D&C 2:3; Historia de José Smith 1:39). 

¿Por qué? Porque la tierra no habría cumplido su propósito predestinado: 
establecer en su superficie un sistema familiar modelado según el orden del 
cielo. Si no existieran los poderes de sellar por los cuales las familias pueden 
unirse, la tierra nunca “respondería al fin de su creación” (D&C 49:16). 
Estaría desperdiciada y maldita, pues todos los individuos estarían por 
siempre sin raíz ni rama, sin ascendencia ni posteridad. Sin embargo, 
debido a que Elías vino, todas las ordenanzas para los vivos y los muertos 
(bautismos, confirmaciones, ordenaciones, lavados, unciones, investiduras, 
sellamientos) tienen un verdadero significado y son eficaces, virtuosas y 
poderosas en la eternidad. 

Las ordenanzas asociadas con el ministerio y la entrega de llaves por 
Moisés, Elías y Elías (culminando en los templos del Señor) son las 
bendiciones culminantes del evangelio de Jesucristo y la consumación de la 
obra del Padre: proporcionan propósito y perspectiva para todos los demás 
principios y ordenanzas del evangelio. Más que cualquier otra obra en esta 
Iglesia, estas llaves y poderes, y estos convenios y ordenanzas, nos vinculan 
con los antiguos Santos; de este modo, se nos sellan sobre nosotros las 
bendiciones de Abraham, Isaac, Jacob y José. 

Descendientes de los Patriarcas 

Al hablar del ángel Moroni, el Profeta José Smith declaró: “Este mensajero 
proclamó ser un ángel de Dios, enviado para traer las alegres nuevas de que 
el convenio que Dios hizo con el antiguo Israel estaba por cumplirse, que la 
obra preparatoria para la segunda venida del Mesías debía comenzar 
rápidamente; que el tiempo estaba cerca para que el Evangelio en toda su 
plenitud fuera predicado con poder a todas las naciones, para que un 
pueblo estuviera preparado para el reino milenial. Me informaron que fui 
escogido para ser un instrumento en las manos de Dios para cumplir 
algunos de Sus propósitos en esta gloriosa dispensación.” 

discursosud.com                                                     220 
 

https://discursosud.com/


José de antaño profetizó que su homónimo de los últimos días sería 
levantado por Dios para llevar al pueblo de los últimos días al conocimiento 
de los convenios que Dios había hecho con los antiguos padres (2 Nefi 3:7; 
comparar 1 Nefi 13:26). El nombre José es un nombre bendito y 
significativo. Ya sea tomado de la palabra hebrea Yasaf, que significa 
“añadir”, o de la palabra hebrea Asaph, que significa “reunir,” uno siente 
que el Vidente de los últimos días estaba destinado a realizar una labor 
monumental en cuanto al cumplimiento del convenio abrahámico en la 
última dispensación. Verdaderamente, la tribu de José ha sido predestinada 
a “empujar al pueblo de un lado a otro de la tierra” (D&C 58:45; ver 
también Deuteronomio 33:17). 

José Smith fue descendiente de Abraham, un “puro efraimita.” Por linaje, 
tenía derecho al sacerdocio, al evangelio y a la vida eterna (Abraham 2:8-
11). En una revelación recibida el 6 de diciembre de 1832, el Salvador dijo: 
“Así dice el Señor a vosotros, con quienes el sacerdocio ha continuado a 
través del linaje de vuestros padres—porque sois herederos legales, según 
la carne, y habéis sido escondidos del mundo con Cristo en Dios—por tanto, 
vuestra vida y el sacerdocio han permanecido, y deben permanecer a través 
de vosotros y vuestro linaje hasta la restauración de todas las cosas dichas 
por la boca de todos los santos profetas desde que comenzó el mundo” 
(D&C 86:8-10). 

El Señor habló de Sus Santos de los Últimos Días como “un remanente de 
Jacob, y los que son herederos según el convenio” (D&C 52:2). “Despierta, 
despierta; ponte en pie, o Sión,” registró Isaías; “ponte tus hermosos 
vestidos, o Jerusalén, ciudad santa” (Isaías 52:1). Una revelación moderna 
proporciona nuestro mejor comentario sobre este pasaje y explica que 
Jehová “se refería a aquellos a quienes Dios llamaría en los últimos días, 
quienes tendrían el poder del sacerdocio para traer nuevamente a Sión, y la 
redención de Israel; y ponerse en pie, significa ponerse la autoridad del 
sacerdocio, la cual ella, Sión, tiene derecho a recibir por linaje; y regresar a 
ese poder que había perdido” (D&C 113:8). El Señor también animó a Israel 
a través de Isaías a sacudirse del polvo y liberarse de las ataduras alrededor 
de su cuello (Isaías 52:2). Es decir, “se exhorta a los remanentes dispersos a 
regresar al Señor de donde han caído; lo cual, si lo hacen, la promesa del 
Señor es que Él les hablará, o les dará revelación.” Al hacer esto, Israel se 

discursosud.com                                                     221 
 

https://discursosud.com/


libera de “las maldiciones de Dios sobre ella,” es decir, su “condición 
dispersa entre los gentiles” (D&C 113:10). 

José Smith se convirtió en un padre de los fieles para los de esta 
dispensación final, el medio por el cual el linaje elegido podría ser 
identificado, reunido, organizado como unidades familiares y sellado para 
siempre en la casa de Israel a su Dios. El Patriarca en los días de la Iglesia 
primitiva, José Smith Sr., bendijo a su hijo José de la siguiente manera: “Una 
obra maravillosa y un prodigio ha hecho el Señor por tu mano, incluso 
aquella que preparará el camino para que los remanentes de su pueblo 
vengan entre los gentiles, con su plenitud, cuando las tribus de Israel sean 
restauradas. Te bendigo con las bendiciones de tus Padres Abraham, Isaac y 
Jacob; y hasta las bendiciones de tu padre José, el hijo de Jacob. He aquí, él 
veló por su posteridad en los últimos días, cuando ellos serían dispersados y 
perseguidos por los gentiles.” O, como declaró Dios, “Como le dije a 
Abraham respecto a los linajes de la tierra, así te digo a ti, mi siervo José: En 
ti y en tu descendencia serán bendecidos los linajes de la tierra” (D&C 
124:58; énfasis añadido). Además, Abraham recibió promesas respecto a su 
descendencia, y del fruto de sus lomos—de cuyos lomos sois, a saber, mi 
siervo José—las cuales continuarían mientras estuvieran en el mundo; y en 
cuanto a Abraham y su descendencia, fuera del mundo continuarían; tanto 
en el mundo como fuera del mundo continuarían tan innumerables como 
las estrellas; o, si contaran la arena en la orilla del mar, no podrían 
numerarlas. Esta promesa es vuestra también, porque sois de Abraham 
(D&C 132:30-31; énfasis añadido). 

A través de José Smith, las bendiciones de Abraham, Isaac y Jacob están 
disponibles para todos aquellos que se unan a la Iglesia y se demuestren 
dignos de las bendiciones del templo. El ruego de Jehová a través de Isaías, 
de que el pueblo del convenio se convierta en luz para las naciones, para 
que sea su “salvación hasta los confines de la tierra” (Isaías 49:6), se realiza 
así mediante la restauración del evangelio. De este modo, como el Vidente 
Escogido declaró, “la elección de la simiente prometida continúa, y en los 
últimos días se les restaurará el sacerdocio, y serán ‘salvadores en el monte 
Sión’” (D&C 133:34). Nuestras bendiciones patriarcales significan lo que 
dicen—tenemos derecho, ya sea por linaje directo o por adopción, a las 
promesas hechas a los padres. Aquellos que no descienden directamente 

discursosud.com                                                     222 
 

https://discursosud.com/


de Israel y se unen a la Iglesia no deben sentirse de ninguna manera 
desfavorecidos o menos elegidos. Ser elegido es un estatus basado en la 
elección de seguir al Señor y asociarse con su pueblo, y la entrada en la 
verdadera Iglesia nos califica para las bendiciones de Abraham. “Porque... 
cuantos de los gentiles que se arrepientan son el pueblo del convenio del 
Señor; ... porque el Señor hace convenio con ninguno salvo con aquellos 
que se arrepienten y creen en su Hijo, que es el Santo de Israel” (2 Nefi 
30:2). 

“Somos... hijos del convenio,” explicó el presidente Russell M. Nelson. 
“Hemos recibido, como lo hicieron ellos de antaño, el sacerdocio santo y el 
evangelio eterno. Abraham, Isaac y Jacob son nuestros antepasados. Somos 
de Israel. Tenemos derecho a recibir el evangelio, las bendiciones del 
sacerdocio y la vida eterna. Las naciones de la tierra serán bendecidas por 
nuestros esfuerzos y por los trabajos de nuestra posteridad. La simiente 
literal de Abraham y aquellos que son reunidos en su familia por adopción 
reciben estas bendiciones prometidas—predicadas en la aceptación del 
Señor y la obediencia a sus mandamientos” (D&C 124:58). 

Conclusión 

“Somos un pueblo de convenio,” explicó el presidente Gordon B. Hinckley, 
“y eso es un asunto muy serio. Cuando esta obra fue restaurada y el Señor 
estableció los propósitos de esa Restauración, Él dijo que una de las razones 
de la Restauración era que Su convenio eterno pudiera ser establecido, o 
restablecido” (D&C 2:1). Los Santos de los Últimos Días deben, por lo tanto, 
leer el Antiguo Testamento con un ojo cuidadoso, pues sabemos que el 
convenio de Dios con los descendientes de Abraham, Isaac, Jacob y José—
las “promesas hechas a los padres”—no se cumplió completamente cuando 
se cerró el Antiguo Testamento ni siquiera con la venida del Mesías a la 
tierra en el meridiano del tiempo (D&C 27:10; 98:32). 

El Profeta José Smith enseñó: “Ha llegado finalmente el tiempo en que el 
Dios de Abraham, de Isaac y de Jacob ha puesto su mano nuevamente por 
segunda vez para recuperar los remanentes de su pueblo... Cristo, en los 
días de Su carne, propuso hacer un convenio con [Israel], pero ellos lo 
rechazaron a Él y Sus propuestas, y como consecuencia de ello, fueron 
cortados, y no se hizo convenio con ellos en ese momento. Pero su 

discursosud.com                                                     223 
 

https://discursosud.com/


incredulidad no ha hecho que la promesa de Dios sea de ningún efecto.” De 
hecho, Nefi declaró que todos los linajes de la tierra no podrían ser 
bendecidos, como fue prometido a los antiguos patriarcas, a menos que 
Dios “descubra su brazo,” o revele Su poder, en los últimos días. “Por tanto, 
el Señor Dios procederá a descubrir su brazo ante los ojos de todas las 
naciones, trayendo sus convenios y su evangelio” a aquellos que vivan en la 
última dispensación (1 Nefi 22:8-11). Dios ha hecho precisamente eso en 
nuestra dispensación, y las llaves, los poderes y las bendiciones han llegado 
a nosotros línea sobre línea. 

Como pueblo del convenio, hemos sido llamados como heraldos de 
salvación—llamados a llevar las buenas nuevas, a llevar el mensaje del 
evangelio restaurado a todas las naciones, a proporcionar “salvación hasta 
los confines de la tierra” (Isaías 49:6; 2 Nefi 21:6). Como pueblo del 
convenio, se espera de nosotros caminar con fidelidad y devoción, levantar 
el estandarte o la bandera de la verdad ante un mundo que necesita 
desesperadamente dirección. Tal es nuestro desafío, nuestra gloria o 
nuestra condena. 

  

discursosud.com                                                     224 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 14 
Los que Nunca Oyeron el 

Evangelio 
 

 

Kirtland, Ohio, enero de 1836. José Smith y otros primeros líderes de la 
Iglesia habían comenzado a reunirse en el Templo de Kirtland antes de su 
finalización y participaron en lavados, unciones y bendiciones. La noche del 
jueves 21 de enero de 1836, el Profeta y varios líderes de la Iglesia de 
Kirtland y Missouri se reunieron en el tercer piso, o ático, del Templo de 
Kirtland, en la sala de traducción, o la Sala del Presidente. Después de una 
“reunión de bendición”, en la que los hombres presentes bendijeron tanto al 
Padre Smith como a José Jr. mediante la imposición de manos, se le dio una 
visión al Profeta, una comunicación divina que aborda uno de los problemas 
más desconcertantes y complejos en la historia cristiana. 

Una pregunta difícil que las personas en nuestro día tienen que responder 
es el problema del mal y el sufrimiento. En esencia, la pregunta es la 
siguiente: Si nuestro Dios es todo amoroso, todo sabio y todo poderoso, 
¿por qué hay tanto mal y sufrimiento en el mundo? Si Dios conoce el dolor 
en este planeta (porque es omnisciente), si tiene el poder para cambiar las 
cosas (porque es omnipotente), ¿cómo puede ser todo amoroso si no pone 
fin a este mal y sufrimiento? Las doctrinas y perspectiva de la Restauración 
ofrecen una visión significativa sobre este difícil asunto, particularmente 
cuando consideramos las enseñanzas de la Restauración sobre la naturaleza 
de Dios, los propósitos de la vida y el lugar vital de la agencia humana. 

Por ahora, sin embargo, centrémonos en otro problema relacionado, que 
ha sido llamado el problema soteriológico del mal. La soteriología es el 
estudio de la salvación—qué es y cómo llega a los hijos de Dios. El problema 
soteriológico del mal y el sufrimiento puede expresarse de esta manera: Si 
Jesucristo es el único nombre, el único medio, por el cual la salvación ha de 
llegar a la familia humana (Hechos 4:12), entonces ¿qué hacemos con el 

discursosud.com                                                     225 
 

https://discursosud.com/


hecho de que la mayoría de la humanidad se irá a sus tumbas sin haber 
escuchado siquiera el nombre de Cristo, mucho menos el mensaje del 
cristianismo? 

Un escritor cristiano evangélico planteó la siguiente pregunta: “¿Cuál es el 
destino de aquellos que mueren sin haber oído el evangelio de Cristo? 
¿Están todos los ‘gentiles’ perdidos? ¿Existe una oportunidad para aquellos 
que nunca han oído hablar de Jesús de ser salvados? 

“Estas preguntas plantean uno de los problemas más desconcertantes, 
provocativos y perennes que enfrentan los cristianos. Ha sido considerado 
por filósofos y granjeros, cristianos y no cristianos... De lejos, esta es la 
pregunta apologética más formulada en los campus universitarios de EE. 
UU. 

“Aunque no hay manera de saber exactamente cuántas personas han 
muerto sin haber oído nunca acerca de Israel o la iglesia, parece seguro 
concluir que la gran mayoría de los seres humanos que han vivido caen en 
esta categoría. 

“En términos de números absolutos, entonces, una indagatoria sobre la 
salvación de los no evangelizados es de un interés inmenso. ¿Qué se puede 
decir acerca del destino de incontables billones que han vivido y muerto sin 
tener ningún entendimiento de la gracia divina manifestada en Jesús?” 

Precepto sobre Precepto 

No podemos evitar apreciar que cuando el Profeta José Smith aprendió el 
evangelio, lo aprendió primero y ante todo del Libro de Mormón. Más 
tarde, se le revelarían, tanto en su traducción de la Biblia como a través de 
las revelaciones de la Restauración, doctrinas auxiliares que expandirían su 
mente y ampliarían la comprensión de los Santos sobre el plan de salvación. 

¿Qué aprendió él del Libro de Mormón sobre la salvación para todas las 
personas? Aprendió que el bautismo es una ordenanza esencial, una que 
debe ser debidamente realizada para admitir a una persona en el reino de 
Dios (2 Nefi 31; Mosíah 18). Aprendió que “esta vida es el tiempo para que 
los hombres se preparen para encontrarse con Dios; sí, he aquí que el día 
de esta vida es el día para que los hombres realicen sus labores” y que 

discursosud.com                                                     226 
 

https://discursosud.com/


“después de este día de vida, que nos ha sido dado para prepararnos para 
la eternidad, he aquí, si no mejoramos nuestro tiempo mientras estamos en 
esta vida, entonces viene la noche de oscuridad en la cual no se puede 
realizar ninguna labor” (Alma 34:32-33). Es decir, en los años formativos de 
su ministerio, el Profeta fue instruido en gran parte por el Libro de 
Mormón—un registro escritural que, al igual que Deuteronomio, establece 
esencialmente la doctrina de los dos caminos: las cosas son o negras o 
blancas, buenas o malas, y nuestras decisiones nos conducen a bendición o 
maldición. 

Entre el 16 de febrero de 1832 y el 2 de febrero de 1833, José Smith y 
Sidney Rigdon estuvieron involucrados en la traducción de la epístola a los 
Hebreos. El Profeta tradujo los versículos 39 y 40 del capítulo 11 de la 
siguiente manera: “Y todos estos, habiendo obtenido un buen testimonio 
por la fe, no recibieron las promesas; Dios habiendo provisto algunas cosas 
mejores para ellos por medio de sus sufrimientos, pues sin sufrimientos no 
podrían ser hechos perfectos.” La importancia de este cambio—que refleja 
el contexto del capítulo sobre los desafíos, pruebas y sufrimientos 
asociados con obtener fe para la salvación—radica en lo que parece no 
transmitir. 

La Versión King James traduce el pasaje de la siguiente manera: “Dios 
habiendo provisto algo mejor para nosotros, para que ellos sin nosotros no 
sean perfeccionados.” La alteración del texto de la King James por parte del 
Profeta, una contribución importante por derecho propio, puede sugerir 
que en esta fecha temprana, José Smith aún no comprendía el concepto de 
la salvación para los muertos. Si lo hizo, no existe un registro público de 
enseñanzas sobre el asunto en ese momento. 

Uno de los primeros relatos que tenemos de enseñanzas relacionadas con 
la salvación de los muertos se encuentra en una experiencia de Lydia 
Goldthwait, quien más tarde se casó con Newel Knight. Lydia creció en 
Massachusetts y Nueva York, y a la edad de dieciséis años se casó con 
Calvin Bailey. Calvin tenía un serio problema con el alcohol y eventualmente 
dejó a Lydia y a su hijo. En ese momento, Lydia también estaba esperando 
otro bebé. El bebé murió al nacer, y en pocos meses su primer hijo también 
murió. Cuando tenía veinte años, Lydia se mudó a Canadá para quedarse 

discursosud.com                                                     227 
 

https://discursosud.com/


con la familia Freeman Nickerson. Allí fue introducida al evangelio 
restaurado y se familiarizó con el Profeta José Smith. El 24 de octubre de 
1833, la familia se sentó alrededor de la mesa y escuchó al Profeta. El 
Espíritu se derramó sobre el grupo de manera notable, y Lydia incluso habló 
en lenguas. 

Al día siguiente, cuando la compañía de José se preparaba para regresar a 
Kirtland, el Profeta “caminaba de un lado a otro en la sala de estar en 
profundo estudio. Finalmente dijo: ‘He estado reflexionando sobre la 
condición solitaria de la hermana Lydia, y preguntándome por qué es que 
ha pasado por tanto sufrimiento y aflicción y está así separada de todos sus 
familiares. Ahora lo entiendo. El Señor lo ha permitido así, tal como 
permitió que José de antaño fuera afligido, quien fue vendido por sus 
hermanos como esclavo a una tierra lejana, y a través de eso se convirtió en 
un salvador para la casa y el país de su padre. Así será con ella; la mano del 
Señor lo sobrellevará para bien para ella y la familia de su padre.’ 

“Volviéndose hacia la joven, continuó: ‘Hermana Lydia, grandes son tus 
bendiciones. El Señor, tu Salvador, te ama, y sobrellevará todas tus penas y 
aflicciones pasadas para bien de ti. Deja que tu corazón se consuele. Eres de 
la sangre de Israel descendida a través de los lomos de Efraín. Aún serás 
una salvadora para la casa de tu padre. Por lo tanto, consuélate, y deja que 
tu corazón se regocije, porque el Señor tiene una gran obra para ti. Sé fiel y 
persevera hasta el fin y todo estará bien.’” 

Esta declaración representa una de las primeras declaraciones de linaje, así 
como una de las primeras referencias en esta dispensación a individuos que 
se convierten en lo que el profeta del Antiguo Testamento, Abdías, llamó 
“salvadores en el monte Sión” (ver Abdías 1:21). Más tarde en su vida, Lydia 
participó en la obra de ordenanzas por alrededor de setecientos de sus 
familiares fallecidos en el Templo de St. George, cumpliendo así la profecía 
de José Smith. 

Una Visión del Reino Celestial 

El Profeta registró que el 21 de enero de 1836, “al principio de la noche, me 
reuní con la Presidencia en la sala de la escuela del oeste, en el Templo, 
para atender la ordenanza de ungir nuestras cabezas con aceite santo; 

discursosud.com                                                     228 
 

https://discursosud.com/


también los [Consejos] Altos de Kirtland y Sión se reunieron en las dos salas 
contiguas, y esperaron en oración mientras nosotros atendíamos la 
ordenanza. Tomé el aceite con mi mano izquierda, el Padre Smith estaba 
sentado ante mí, y el resto de la Presidencia lo rodeaba. Luego extendimos 
nuestras manos derechas hacia el cielo, bendijimos el aceite y lo 
consagramos en el nombre de Jesucristo. 

“Luego pusimos nuestras manos sobre el anciano Padre Smith e invocamos 
las bendiciones del cielo. La Presidencia entonces... recibió su unción y 
bendición bajo las manos del Padre Smith. Y a su vez, mi padre ungió mi 
cabeza y selló sobre mí las bendiciones de Moisés, para liderar a Israel en 
los últimos días, así como Moisés lo lideró en los días de antaño; también 
las bendiciones de Abraham, Isaac y Jacob. Todos los de la Presidencia 
pusieron sus manos sobre mí, y pronunciaron sobre mi cabeza muchas 
profecías y bendiciones, muchas de las cuales no mencionaré en este 
momento. Pero como dijo Pablo, así digo yo, lleguemos a visiones y 
revelaciones.” 

El Profeta José Smith había aprendido por visión en febrero de 1832 la 
naturaleza de aquellos que heredarían el cielo más alto, o el reino celestial. 
Estas personas son aquellas que “vencen por la fe, y son selladas por el 
Espíritu Santo de promesa,” quienes “a quienes el Padre ha dado todas las 
cosas” (D&C 76:53, 55). En la visión dada a José Smith en el Templo de 
Kirtland en 1836, “los cielos se abrieron sobre nosotros, y vi el reino 
celestial de Dios, y la gloria de este, ya sea en el cuerpo o fuera de él, no lo 
sé. Vi la belleza trascendental de la puerta por la que los herederos de ese 
reino entrarán, la cual era semejante a llamas circulares de fuego; también 
el trono resplandeciente de Dios, donde estaba sentado el Padre y el Hijo. 
Vi las hermosas calles de ese reino, que parecían estar pavimentadas con 
oro” (D&C 137:1-4). 

La visión de José Smith sobre el reino celestial no fue muy diferente de la 
visión dada a Juan el Revelador de la ciudad santa, la tierra en su estado 
santificado y celestial: “Los cimientos del muro de la ciudad,” escribió Juan, 
“estaban adornados con toda clase de piedras preciosas.” Además, “la calle 
de la ciudad era de oro puro, como vidrio transparente” (Apocalipsis 21:19, 
21). 

discursosud.com                                                     229 
 

https://discursosud.com/


Alvin Smith: El Protótipo Escritural 

El relato de la visión de José continúa: “Vi a Padre Adán y Abraham; y a mi 
padre y mi madre; a mi hermano Alvin, que ya ha dormido hace mucho 
tiempo; y me sorprendió cómo es que él había obtenido una herencia en 
ese reino, viendo que él había partido de esta vida antes de que el Señor 
pusiera su mano para reunir a Israel por segunda vez, y no había sido 
bautizado para la remisión de los pecados” (D&C 137:5-6). 

La visión de José fue un vistazo al futuro reino celestial, pues vio a sus 
padres en el reino de los justos, cuando en realidad ambos aún vivían en 
mortalidad en 1836. El Padre José no moriría hasta 1840, y la Madre Smith 
viviría como viuda durante dieciséis años después de eso. El Padre Smith 
estaba, como mencionamos anteriormente, en la misma habitación con su 
hijo en el momento en que se recibió la visión. 

El Profeta también vio a su hermano Alvin, quien fue el hijo mayor de José 
Sr. y Lucy Mack Smith. Nació el 11 de febrero de 1798 en Tunbridge, 
Vermont. Su temperamento era agradable y amoroso, y siempre buscaba 
oportunidades para ayudar a la familia en sus dificultades financieras. Lucy 
Mack Smith describió a Alvin como “un joven de una bondad singular de 
disposición” y habló de cómo él había sido una bendición “cada hora de su 
existencia”. 

Lucy Mack Smith escribió que en la mañana del 15 de noviembre de 1823, 
“Alvin se enfermó gravemente con cólico biliar,” probablemente 
apendicitis. Un médico se apresuró a llegar a la casa de los Smith y 
administró calomel, un medicamento experimental, a Alvin. La dosis de 
calomel “se alojó en su estómago, y al tercer día de enfermedad Alvin 
reconoció que iba a morir. Pidió que cada uno de los hijos Smith viniera a su 
lecho de muerte para recibir sus consejos de despedida y su última 
expresión de amor. Según el registro de la Madre Smith, “Cuando llegó a 
José, dijo: 'Ahora voy a morir, la angustia que sufro, y los sentimientos que 
tengo, me dicen que mi tiempo es muy corto. Quiero que seas un buen 
muchacho, y hagas todo lo que esté a tu alcance para obtener el Registro.' 
[José había sido visitado por Moroni menos de tres meses antes de este 
tiempo.] Sé fiel en recibir instrucción, y en guardar cada mandamiento que 
se te dé.” 

discursosud.com                                                     230 
 

https://discursosud.com/


Alvin murió el 19 de noviembre de 1823. La Madre Smith escribió sobre el 
dolor que rodeaba su fallecimiento y cómo “el lamento y el llanto llenaron 
todo el vecindario en el que residía.” José escribió muchos años después: 
“Recuerdo bien los dolores de tristeza que se hincharon en mi pecho juvenil 
y casi rompieron mi tierno corazón cuando él murió. Él era el mayor y el 
más noble de la familia de mi padre... Vivió sin mancha desde que era 
niño... Fue uno de los hombres más sobrios, y cuando murió, el ángel del 
Señor lo visitó en sus últimos momentos.” 

Debido a que Alvin había muerto siete años antes de la organización de la 
Iglesia y no había sido bautizado por la autoridad adecuada, José se 
preguntó durante su visión cómo era posible que su hermano hubiera 
alcanzado el cielo más alto. La familia de Alvin se sorprendió y entristeció 
con los comentarios de un ministro presbiteriano en su funeral. William 
Smith, el hermano menor de Alvin, recordó: “Hyrum, Samuel, Katherine y 
madre eran miembros de la Iglesia Presbiteriana. Mi padre no quería 
unirse. No le gustaba porque el Rev. Stockton había predicado en el sermón 
del funeral de mi hermano e insinuó muy fuertemente que él había ido al 
infierno, porque Alvin no era miembro de la iglesia, pero era un buen chico, 
y a mi padre no le gustó.” 

Qué alegría y emoción deben haber llenado las almas de José Smith Jr. y Sr. 
cuando escucharon la voz de un Dios omnisciente y omnibondadoso decir: 
“Todos los que hayan muerto sin conocimiento de este evangelio, que lo 
hubieran recibido si se les hubiera permitido permanecer, serán herederos 
del reino celestial de Dios; también todos los que mueran de aquí en 
adelante sin conocimiento de él, que lo hubieran recibido con todo su 
corazón, serán herederos de ese reino: porque yo, el Señor, juzgaré a todos 
los hombres conforme a sus obras, conforme al deseo de sus corazones” 
(D&C 137:7-9). 

Dios no tiene en cuenta a nadie por una ley del evangelio de la que haya 
sido ignorante. El Profeta José Smith aprendió que cada persona tendrá la 
oportunidad, ya sea aquí o en el más allá, de aceptar y aplicar los principios 
del evangelio de Jesucristo. Solo Dios es capaz de un juicio perfecto, y por lo 
tanto solo Él puede discernir completamente los corazones y las mentes de 
los hombres y las mujeres mortales. Él solo sabe cuándo una persona ha 

discursosud.com                                                     231 
 

https://discursosud.com/


recibido suficiente conocimiento o impresiones del Espíritu para constituir 
una oportunidad válida de recibir el mensaje de salvación. Esta visión 
reafirmó que el Señor juzgará a los hombres no solo por sus acciones, sino 
también por sus actitudes—los deseos de sus corazones (ver Alma 41:3). 

La Salvación de los Niños 

Otra doctrina profundamente hermosa enunciada en la visión del reino 
celestial trata sobre el estado de los niños que mueren. “Y también vi que 
todos los niños que mueren antes de llegar a la edad de la responsabilidad 
serán salvos en el reino celestial de los cielos” (D&C 137:10). Esta parte de 
la visión afirmó lo que los profetas anteriores habían enseñado. El rey 
Benjamín había aprendido de un ángel que “el infante no perece que muere 
en su infancia” (Mosíah 3:18). Después de haber descrito la naturaleza de 
aquellos que resucitarán en la primera resurrección, Abinadí dijo 
simplemente: “Los niños pequeños también tienen vida eterna” (Mosíah 
15:25). Una revelación dada a José Smith en septiembre de 1830 había 
especificado que “los niños pequeños son redimidos desde la fundación del 
mundo por medio de mi Unigénito” (D&C 29:46; comparar JST, Mateo 
19:13-15; D&C 74:7). José Smith enseñó más tarde que “el Señor lleva a 
muchos, incluso en la infancia, para que escapen de la envidia del hombre, 
y de las tristezas y males de este mundo presente; eran demasiado puros, 
demasiado hermosos, para vivir en la tierra; por lo tanto, si se considera 
correctamente, en lugar de lamentarnos, tenemos razones para 
regocijarnos ya que han sido librados del mal, y pronto los tendremos de 
nuevo.” 

Por virtud de su infinita comprensión de la familia humana, “debemos 
asumir que el Señor sabe y organiza de antemano quién será llevado en la 
infancia y quién permanecerá en la tierra para someterse a las pruebas que 
se necesiten en sus casos.” 

¿Serán los niños que mueren antes de la edad de la responsabilidad sujetos 
a tentación y prueba? Amulek nos informó que nuestra disposición aquí 
será nuestra disposición en el más allá (Alma 34:32-35). Tal es el caso con 
los niños pequeños. Fueron puros en esta existencia mortal, serán puros en 
el mundo de los espíritus y saldrán en la resurrección de los puros de 
corazón en el momento adecuado. En el momento de la segunda venida de 

discursosud.com                                                     232 
 

https://discursosud.com/


Cristo, la maldad será limpiada de la faz de la tierra. El Milenio será 
inaugurado con gran poder, y entonces Satanás y sus huestes serán atados 
por la rectitud del pueblo (1 Nefi 22:26). Durante este glorioso tiempo, la 
tierra será dada a los justos “por herencia; y se multiplicarán y se 
fortalecerán, y sus hijos crecerán sin pecado para salvación” (D&C 45:58). 

Algunos pueden preguntar: ¿No será liberado el diablo al final del Milenio? 
¿No podrían aquellos que dejaron la mortalidad sin prueba ser probados 
durante esa pequeña temporada? No, porque estos niños ya habrán 
resucitado como seres inmortales e inmortales. ¿Cómo podrían ser 
probados tales personas, cuya salvación ya está asegurada? El presidente 
Joseph Fielding Smith observó que “Satanás será liberado para reunir sus 
fuerzas después del milenio. Las personas que serán tentadas serán las 
personas que vivan en esta tierra [mortales], y tendrán toda la oportunidad 
de aceptar el evangelio o rechazarlo. Satanás no tendrá nada que ver con 
los niños pequeños, ni con los adultos que hayan recibido su resurrección y 
hayan entrado al reino celestial. Satanás no puede tentar a los niños 
pequeños en esta vida, ni en el mundo de los espíritus, ni después de la 
resurrección. Los niños pequeños que mueren antes de llegar a la edad de 
responsabilidad no serán tentados.” 

La visión del reino celestial desbloquea uno de los misterios de la eternidad: 
el bendito concepto de que el trabajo de la salvación de las almas continúa 
después de que esta vida haya terminado, mucho más allá de la tumba. La 
obra del Señor avanza, aquí y en el más allá. No comenzamos a ejercer fe 
en el plan de redención en esta segunda estate; aquí y ahora es solo una 
continuación de allí y entonces. En el más allá, continuaremos trabajando 
por nosotros mismos y por nuestros hermanos y hermanas. 
Verdaderamente, “el curso del Señor es un eterno círculo” (1 Nefi 10:19). 

Desplegando la Doctrina 

La tarde del martes 8 de mayo de 1838, el Profeta José respondió una serie 
de preguntas sobre la fe y las prácticas de los Santos de los Últimos Días. 
Una de las preguntas fue: “Si la doctrina mormona es verdadera, ¿qué ha 
sido de todos aquellos que murieron desde los días de los apóstoles?” El 
Profeta respondió: “Todos aquellos que no han tenido la oportunidad de 
escuchar el evangelio, y ser ministrados por un hombre inspirado en la 

discursosud.com                                                     233 
 

https://discursosud.com/


carne, deben tenerlo en el futuro, antes de que puedan ser finalmente 
juzgados.” No podemos evitar concluir que el Profeta debe haber hablado 
de este asunto doctrinal desde el momento de su visión de Alvin más de 
dos años antes, pero no tenemos registro de tal conversación. 

El primer discurso público del Profeta sobre esta dulce y sagrada doctrina y 
práctica se pronunció el 15 de agosto de 1840 en el funeral de Seymour 
Brunson, un miembro del Consejo Supremo de Nauvoo. Simon Baker 
describió la ocasión: “Estuve presente en un discurso que el profeta José 
dio sobre el bautismo por los muertos el 15 de agosto de 1840. Leyó la 
mayor parte del capítulo 15 de Corintios y comentó que el Evangelio de 
Jesucristo traía buenas nuevas de gran gozo, y luego comentó que vio a una 
viuda en esa congregación que tenía un hijo que murió sin haber sido 
bautizado, y esta viuda al leer las palabras de Jesús ‘a menos que un 
hombre nazca de agua y del Espíritu, no puede entrar en el reino de los 
cielos,’ y que ni una jota ni una tilde de las palabras del Salvador pasaría, 
sino que todo se cumpliría. Luego dijo que esta viuda debería tener buenas 
nuevas en ese asunto. También dijo que el apóstol [Pablo] estaba hablando 
a un pueblo que entendía el bautismo por los muertos, porque se 
practicaba entre ellos. Continuó diciendo que ahora la gente podía actuar 
por sus amigos que habían partido de esta vida, y que el plan de salvación 
estaba diseñado para salvar a todos los que estuvieran dispuestos a 
obedecer los requisitos de la ley de Dios. Luego continuó y dio un discurso 
muy hermoso.” 

Después de la reunión, la viuda, Jane Nyman, fue bautizada por su hijo por 
Harvey Olmstead en el río Misisipi. Apenas un mes después, el 14 de 
septiembre de 1840, en su lecho de muerte, el Patriarca, Joseph Smith Sr., 
hizo una solicitud final a su familia para que alguien fuera bautizado en 
nombre de su hijo mayor, Alvin. Hyrum cumplió con ese deseo y fue 
bautizado por su hermano mayor en 1840 y nuevamente en 1841. 

En una epístola a los Doce fechada el 19 de octubre de 1840, el Profeta José 
Smith afirmó: “Supongo que la doctrina del ‘bautismo por los muertos’ ya 
ha llegado a vuestros oídos, y puede que haya suscitado algunas preguntas 
en vuestras mentes respecto a lo mismo. No puedo en esta carta daros toda 
la información que deseáis sobre el tema; pero además de los 

discursosud.com                                                     234 
 

https://discursosud.com/


conocimientos independientes de la Biblia, diría que ciertamente se 
practicaba en las antiguas iglesias.” El Profeta luego citó 1 Corintios 15:29 y 
continuó: “Primero mencioné la doctrina en público cuando predicaba el 
sermón fúnebre de Brother Seymour Brunson; y desde entonces he dado 
instrucciones generales en la Iglesia sobre el tema. Los Santos tienen el 
privilegio de ser bautizados por aquellos de sus parientes que han muerto, 
quienes creen que hubieran abrazado el Evangelio, si hubieran tenido el 
privilegio de escucharlo, y que han recibido el Evangelio en el espíritu, a 
través de la instrumentalidad de aquellos que han sido comisionados para 
predicarles mientras estaban en prisión.” 

El 19 de enero de 1841 se dio la revelación ahora registrada en Doctrina y 
Convenios 124. En este notable oráculo, el Señor da una severa advertencia 
sobre la necesidad de completar un templo en Nauvoo para que los 
bautismos por los muertos sean aceptables ante Él (D&C 124:29-36). 
Además, José aprendió que la ordenanza del bautismo por los muertos fue 
“instituida antes de la fundación del mundo” (D&C 124:33; comparar D&C 
128:5, 22). El 3 de octubre de 1841, el Profeta declaró que el bautismo por 
los muertos era “la única forma en que los hombres pueden aparecer como 
salvadores en el Monte Sión.” 

El 20 de marzo de 1842, el Profeta afirmó que si tenemos la autoridad para 
realizar bautismos válidos por los vivos, es nuestra responsabilidad poner 
esas mismas bendiciones a disposición de aquellos que han pasado por la 
muerte. El 15 de abril de 1842, en un editorial en el Times and Seasons, José 
el Profeta instó a los Santos a expandir su visión más allá de las visiones 
estrechas de la humanidad no iluminada. “Mientras una porción de la raza 
humana juzga y condena a la otra sin misericordia,” dijo, “el gran padre del 
universo observa a toda la familia humana con un cuidado paternal y una 
consideración paternal; Él los ve como Sus descendientes, y sin ninguno de 
esos sentimientos contraídos que influyen en los hijos de los hombres.” 
Observó que es una opinión generalmente aceptada que el destino del 
hombre está irreversiblemente fijado en su muerte; y que se hace 
eternamente feliz o eternamente miserable; que si un hombre muere sin 
conocimiento de Dios, debe ser eternamente condenado... (O) nuestro 
Salvador dice que toda clase de pecado y blasfemia será perdonada a los 
hombres con los que blasfemen; pero la blasfemia contra el Espíritu Santo 

discursosud.com                                                     235 
 

https://discursosud.com/


no será perdonada, ni en este mundo, ni en el venidero, mostrando 
evidentemente que hay pecados que pueden ser perdonados en el mundo 
venidero.” 

A esta declaración doctrinal, el Profeta añadió: “El gran Jehová contempló 
todo lo relacionado con los eventos conectados con la tierra, [y] el pasado, 
presente y futuro, estaban y están con Él, en un eterno ahora.” Además, el 
hermano José declaró: “Crisóstomo [349-407 d.C.] dice que los marcionitas 
practicaban el bautismo por los muertos.” 

... La iglesia, por supuesto, en ese momento estaba degenerada, y la forma 
particular podría ser incorrecta, pero la idea es suficientemente clara en las 
escrituras. De nuevo citó 1 Corintios 15:29 y concluyó refiriéndose a la 
restauración de esta vital dimensión del “orden antiguo de las cosas” como 
el cumplimiento de las palabras de Abdías sobre los salvadores en el monte 
Sión (Abdías 1:21). “Una visión de estas cosas reconcilia las escrituras de la 
verdad, justifica los caminos de Dios hacia el hombre; coloca a la familia 
humana en un pie de igualdad, y armoniza con cada principio de rectitud, 
justicia y verdad.” 

Las dos epístolas de la Iglesia preservadas en Doctrina y Convenios 127 y 
128 fueron escritas a principios de septiembre de 1842. Contienen consejos 
prácticos sobre el registro de ordenanzas sagradas (127:5-7; 128:3-4) y 
también una base doctrinal profunda sobre la cual descansan esas 
ordenanzas. La salvación de los muertos es un aspecto central de la obra 
más grande de reunir todas las cosas en una—personas así como principios 
y preceptos—en la dispensación de la plenitud de los tiempos (D&C 128:15-
18). En Doctrina y Convenios 128, el Profeta combinó magistralmente varios 
pasajes de las escrituras para desarrollar el drama doctrinal de la 
Restauración. Él dijo: “Estos son principios en relación con los muertos y los 
vivos que no pueden ser pasados por alto, como concernientes a nuestra 
salvación.” Y luego, estando a la luz plena del conocimiento revelado sobre 
estos asuntos, un conocimiento que tal vez no poseía aún en el momento 
de su trabajo en la Biblia, añadió: “Porque su salvación es necesaria y 
esencial para nuestra salvación, como dice Pablo acerca de los padres [en 
Hebreos 11:40]—que sin nosotros no pueden ser perfeccionados—ni 
nosotros podemos ser perfeccionados sin nuestros muertos” (D&C 128:15). 

discursosud.com                                                     236 
 

https://discursosud.com/


El 11 de junio de 1843, mientras hablaba sobre la recolección de Israel, José 
Smith explicó que la doctrina del bautismo por los muertos “era la razón 
por la que Jesús dijo a los judíos, ‘¡Cuántas veces quise juntar a tus hijos, 
como la gallina junta sus polluelos bajo sus alas, y no quisisteis!’—para que 
atendieran las ordenanzas del bautismo por los muertos, así como otras 
ordenanzas del sacerdocio, y recibieran revelaciones del cielo, y fueran 
perfeccionados en las cosas del reino de Dios—pero no quisieron. Esto 
ocurrió el día de Pentecostés: esas bendiciones se derramaron sobre los 
discípulos en esa ocasión. Dios ordenó que Él salvaría a los muertos, y lo 
haría reuniendo a su pueblo.” 

El 7 de abril de 1844, como parte del sermón de King Follett, José el Vidente 
declaró: “Abriré vuestros ojos en relación con vuestros muertos. Todas las 
cosas, todo lo que Dios, en su infinita sabiduría, ha considerado 
conveniente revelarnos en nuestro estado mortal en cuanto a nuestros 
cuerpos mortales, nos son reveladas como si no tuviéramos cuerpos. Y esas 
revelaciones, que salvarán a nuestros muertos, salvarán nuestros cuerpos... 
De ahí la terrible responsabilidad que recae sobre nosotros por nuestros 
muertos, pues todos los espíritus deben obedecer el evangelio o ser 
condenados. ¡Pensamiento solemne! ¡Pensamiento aterrador!” Según el 
informe de William Clayton, el Profeta también dijo: “Cuando [los 
mandamientos de Dios] nos enseñan, lo hacen en vista de la eternidad. La 
mayor responsabilidad en este mundo es buscar a nuestros muertos.” 

Un día después, el Profeta enseñó que debía haber una casa donde “los 
hombres puedan recibir la investidura para hacer [de ellos] reyes y 
sacerdotes ante el Dios Altísimo... Cuando queremos salvar a nuestros 
muertos, pasamos por todas las ordenanzas, lo mismo que para nosotros, 
desde el bautismo hasta la ordenación y la investidura.” 

Y luego, el 2 de mayo de 1844, enseñó: “Con respecto a la ley del 
Sacerdocio, debe haber un lugar donde todas las naciones vengan de vez en 
cuando a recibir su investidura; y el Señor ha dicho que este será el lugar 
para los bautismos por los muertos. Todo hombre que haya sido bautizado 
y pertenezca al reino tiene derecho a ser bautizado por aquellos que han 
partido antes; y tan pronto como la ley del Evangelio sea obedecida aquí 
por sus amigos que actúan como representantes por ellos, el Señor tiene 

discursosud.com                                                     237 
 

https://discursosud.com/


administradores allí para liberarlos.” Verdaderamente, como podemos ver 
claramente, en las propias palabras de José, el tema del bautismo por los 
muertos parecía “ocupar mi mente, y presionar mis sentimientos más 
fuerte, desde que he sido perseguido por mis enemigos” (D&C 128:1). 

Precepto sobre precepto, aquí un poco y allí un poco, el Señor dio a conocer 
verdades significativas en relación con el trabajo en favor de los muertos. 
Con el tiempo, los Santos llegaron a entender, por ejemplo, que los 
hombres deben recibir las ordenanzas por los hombres, y las mujeres por 
las mujeres. En Nauvoo, se desarrolló una práctica entre los miembros de la 
Iglesia de ser “sellados” o “adoptados” a líderes prominentes de la Iglesia. 
Sin embargo, existía una inquietud, una ansiedad entre algunos de los 
líderes, una realización silenciosa de que la mente completa y la voluntad 
de Dios aún no se había dado a conocer sobre el asunto. 

Cincuenta años después de la muerte del Profeta José Smith, el presidente 
Wilford Woodruff escribió: “Cuando fui ante el Señor para saber a quién 
debía ser adoptado (en ese entonces estábamos siendo adoptados a 
profetas y apóstoles), el Espíritu de Dios me dijo, '¿No tienes un padre, que 
te engendró? Sí, lo tengo. Entonces, ¿por qué no honrarlo? ¿Por qué no ser 
adoptado por él? 'Sí', dije yo, 'eso es lo correcto.' Fui adoptado por mi 
padre, y debería haber sellado a mi padre a su padre, y así sucesivamente 
hacia atrás; y el deber que quiero que cada hombre que preside un Templo 
vea realizado desde este día en adelante y para siempre, a menos que el 
Señor Todopoderoso mande lo contrario, es que cada hombre sea 
adoptado a su padre.” 

El presidente Woodruff instruyó además a los Santos: “Queremos que los 
Santos de los Últimos Días, a partir de este momento, rastreen sus 
genealogías tanto como puedan, y se sellen a sus padres y madres. Que los 
hijos sean sellados a sus padres, y que esta cadena se continúe hasta donde 
puedan llegar... Esta es la voluntad del Señor para su pueblo, y creo que 
cuando reflexionen sobre ello, encontrarán que es verdad.” Este mandato 
divino fue, por supuesto, fundamental para el establecimiento de la 
Sociedad Genealógica y para lo que ahora conocemos como historia 
familiar asociada con el trabajo de redimir a los muertos en los templos. 

 

discursosud.com                                                     238 
 

https://discursosud.com/


Conclusión 

Cuando se contempla la contribución más significativa de José Smith al 
mundo del pensamiento religioso—y a las billones de personas que 
eventualmente se verían afectadas por esta doctrina—sin duda, la 
redención de los muertos ocupa un lugar destacado en la lista. El hermano 
José una vez comentó: “Frecuentemente nos hacen la pregunta, ¿qué ha 
sido de nuestros padres? ¿Serán todos condenados por no obedecer el 
Evangelio, cuando nunca lo escucharon? Ciertamente no. Pero poseerán el 
mismo privilegio que nosotros disfrutamos aquí, a través del medio del 
sacerdocio eterno, que no solo administra en la tierra, sino también en el 
cielo, y las sabias dispensaciones del gran Jehová.” 

Las buenas nuevas, o las nuevas de gran gozo, de la salvación en Cristo 
están destinadas a elevar nuestra mirada y traer esperanza a nuestras 
almas, a “atar a los quebrantados de corazón, a proclamar libertad a los 
cautivos, y la apertura de la prisión a los que están atados” (Isaías 61:1). Esa 
esperanza en Cristo es esperanza en la capacidad infinita de un Ser infinito 
para salvar a toda la humanidad, tanto de la ignorancia como del pecado y 
la muerte. El Dios de Abraham, Isaac y Jacob es, de hecho, el Dios de los 
vivos (Mateo 22:32), y su influencia y misericordias redentoras atraviesan el 
velo de la muerte. El apóstol Pablo escribió que “si en esta vida solamente 
tenemos esperanza en Cristo, somos los más miserables de todos los 
hombres” (1 Corintios 15:19). 

Entonces, ¿qué pasa con aquellos que nunca tienen la oportunidad en esta 
vida de conocer a Cristo y su evangelio, que nunca tienen la oportunidad de 
ser bautizados para la remisión de los pecados y para entrar en el reino de 
Dios, que nunca tienen el privilegio de ser sellados en matrimonio y unidos 
en la unidad familiar? En una sociedad atrapada por el cinismo, ahogada 
por la desesperanza y espiritualmente sin rumbo en un mundo donde ha 
disminuido el sentido de pertenencia, las escrituras y revelaciones de la 
Restauración dan testimonio de un Dios de misericordia y visión, de un Ser 
omnipotente cuyo alcance hacia sus hijos no está bloqueado por la 
distancia ni apagado por la muerte. Verdaderamente, “todos aquellos que 
no han tenido la oportunidad de escuchar el Evangelio, y ser ministrados 

discursosud.com                                                     239 
 

https://discursosud.com/


por un hombre inspirado en la carne, deben tenerlo en el futuro, antes de 
ser finalmente juzgados” (D&C 128:8). 

Y así, después de que se sentara la base doctrinal, Dios dio a conocer a 
través del Profeta de la Restauración esas verdades ennoblecedoras que se 
refieren a la vida y la salvación, tanto aquí como en el más allá. 
Verdaderamente, como explicó José, “no es más increíble que Dios salve a 
los muertos, que que él resucite a los muertos.” Seguramente, ninguna 
obra podría representar una causa más noble, una empresa más valiente. Y 
ningún trabajo en el tiempo podría tener implicaciones más eternas. 

  

discursosud.com                                                     240 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 15 
Creemos 

 

 

Nauvoo, Illinois, marzo de 1842. El Profeta José recibió los papiros egipcios 
en el verano de 1835 y comenzó a traducirlos en poco tiempo. Ese trabajo 
de traducción fue interrumpido y retrasado mientras José se ocupaba de 
asuntos como la construcción y dedicación del Templo de Kirtland, el envío 
de misioneros a Gran Bretaña, la apostasía en Kirtland, la persecución en 
Missouri y el liderazgo de una Iglesia en crecimiento. Para marzo de 1842, 
los papiros ya habían sido traducidos, y los escritos de Abraham, junto con 
los facsímiles, se estaban preparando para su publicación en Times and 
Seasons. Durante este mismo tiempo, John Wentworth solicitó información 
al Profeta sobre el origen y progreso de La Iglesia de Jesucristo de los Santos 
de los Últimos Días. La carta de José a Wentworth contenía una breve 
historia y luego trece afirmaciones no numeradas sobre creencias y 
prácticas. 

Pocas enseñanzas son más conocidas por los Santos que las declaraciones 
que llamamos los Artículos de Fe, los cuales fueron escritos por José Smith 
para presentar un resumen bastante completo de nuestras creencias y 
prácticas. Los niños pequeños los memorizan en la Primaria, los misioneros 
los ponen a disposición de las personas que investigan la Iglesia, y millones 
de miembros de todo el mundo se refieren a ellos cuando se les pregunta 
qué creemos. Son, en muchos aspectos, una guía práctica de nuestra fe, un 
tratamiento sistemático de las principales doctrinas del evangelio 
restaurado. 

Los Artículos de Fe fueron la parte final de lo que los Santos han llamado 
durante décadas la Carta Wentworth. John Wentworth, editor del popular 
periódico Chicago Democrat, fue abordado por un conocido llamado 
George Barstow, quien estaba buscando información sobre los mormones, 
presumiblemente para un libro de historia de New Hampshire que estaba 
escribiendo. Wentworth se acercó al Profeta y recibió de él una breve pero 

discursosud.com                                                     241 
 

https://discursosud.com/


bellamente escrita historia del origen y progreso de la Iglesia. Adjunto a 
esta historia había trece afirmaciones no numeradas sobre creencias. La 
carta Wentworth apareció por primera vez impresa el 1 de marzo de 1842 
en Times and Seasons. Estas trece declaraciones de creencias religiosas 
fueron canonizadas por votación de la Iglesia como parte de la Perla de 
Gran Precio en la conferencia general de octubre de 1880. 

Respecto a los Artículos de Fe, el élder B. H. Roberts escribió lo siguiente: 
“Estos Artículos de Fe no fueron producidos por los esfuerzos trabajosos y 
las convenciones armonizadas de los académicos, sino que fueron 
redactados por una mente inspirada en un solo esfuerzo para hacer una 
declaración de aquello que la Iglesia cree con seguridad, para quien haga 
una búsqueda sincera de la verdad. La combinación de la directez, claridad, 
simplicidad y amplitud de esta declaración de los principios de nuestra 
religión puede considerarse como una fuerte evidencia de la inspiración 
divina que descansaba sobre el Profeta, José Smith.” 

Significado doctrinal 

Cada uno de los Artículos de Fe es una expresión clara y directa de doctrina 
o práctica. En algunos casos, estas declaraciones también indican algunas 
de las creencias teológicamente distintivas de la Restauración, es decir, 
cómo el evangelio restaurado y La Iglesia de Jesucristo de los Santos de los 
Últimos Días se diferencian de otras iglesias o denominaciones establecidas. 

Artículo de Fe 1 

Creemos en Dios el Padre Eterno, en Su Hijo, Jesucristo, y en el Espíritu 
Santo. 

La Primera Visión fue, como discutimos en el Capítulo 2, el inicio de la 
revelación de Dios al hombre en estos últimos días. En esa visión celestial, 
el joven profeta se convirtió en testigo de primera mano de que el Padre y 
el Hijo eran Personas separadas y Seres distintos. “Siempre he declarado 
que Dios es una persona distinta,” enseñó José Smith, solo once días antes 
de su muerte, “Jesucristo es una persona separada y distinta de Dios el 
Padre, y que el Espíritu Santo es una persona distinta y un Espíritu; y estos 
tres constituyen tres personas distintas y tres Dioses.” Tal declaración 

discursosud.com                                                     242 
 

https://discursosud.com/


claramente habría estado en desacuerdo con las enseñanzas de los judíos, 
los cristianos tradicionales y los musulmanes. Ser monoteísta es creer en un 
solo Dios. Desde una perspectiva judía, ese único Dios es Yahvé o Jehová. 
Para los musulmanes es Alá. Para los cristianos tradicionales, es un Dios que 
se manifiesta en pluralidad y unidad, una Trinidad compuesta por tres 
personas distintas pero un solo ser: Padre, Hijo y Espíritu Santo, de una sola 
esencia o sustancia. 

José Smith y los Santos de los Últimos Días se consideran monoteístas. No 
somos deístas ni politeístas. “En el sentido último y final de la palabra,” 
escribió el élder Bruce R. McConkie, “solo hay un Dios verdadero y viviente. 
Él es el Padre, el Todopoderoso Elohim, el Ser Supremo, el Creador y 
Gobernante del universo... Cristo es Dios; Él solo es el Salvador. El Espíritu 
Santo es Dios; Él es uno con el Padre y el Hijo. Pero estos dos son el 
segundo y el tercer miembros de la Divinidad. El Padre es Dios sobre todos, 
y es, de hecho, el Dios del Hijo.” José Smith enseñó que es responsabilidad 
del Padre presidir como el Jefe o Presidente, de Jesucristo ser el Mediador, 
y del Espíritu Santo ser el Testigo o Testificador. “El Hijo [tiene] un 
tabernáculo y el Padre también [lo tiene], pero el Espíritu Santo es una 
persona de espíritu sin tabernáculo.” 

Equilibramos este entendimiento con el hecho de que amar al Padre es 
amar al Hijo, tener fe en el Padre es tener fe en el Hijo, servir al Padre es 
servir al Hijo, y adorar al Padre es adorar al Hijo. No nos especializamos en 
los miembros de la Divinidad. Sabemos que son identidades separadas, 
Personas separadas y Seres separados, pero no dividimos nuestra lealtad ni 
diseccionamos nuestra devoción. Creemos en Dios. 

Creemos en un solo Dios en el sentido de que creemos en una sola 
Divinidad, una sola Presidencia Divina del universo. Las escrituras de la 
Restauración afirman que estos tres Dioses, tres Seres, son uno (2 Nefi 
31:21; Alma 11:44; Mormón 7:7; D&C 20:28). ¿Cómo es esto? Como 
aprendieron los hermanos en la Escuela de los Ancianos, “Estos tres 
constituyen el gran y incomparable poder gobernante y supremo sobre 
todas las cosas; por medio de quienes todas las cosas fueron creadas y 
hechas que fueron creadas y hechas, y estos tres constituyen la Divinidad, y 
son uno; el Padre y el Hijo poseen la misma mente, la misma sabiduría, 

discursosud.com                                                     243 
 

https://discursosud.com/


gloria, poder y plenitud.” Además, el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo son 
infinitamente más uno de lo que son separados, pero, desde la perspectiva 
de los Santos de los Últimos Días, son Seres separados, Dioses separados. 
En palabras del élder Jeffrey R. Holland: “Creemos que estas tres personas 
divinas que constituyen una sola Divinidad están unidas en propósito, en 
manera, en testimonio, en misión. Creemos que están llenos del mismo 
sentido divino de misericordia y amor, justicia y gracia, paciencia, perdón y 
redención. Creo que es preciso decir que creemos que Ellos son, en todos 
los aspectos significativos y eternos que podamos imaginar, excepto creer 
que Ellos son tres personas combinadas en una sustancia, una noción 
trinitaria no presentada en las escrituras porque no es verdadera.” Añadió: 
“Nuestra visión de la Divinidad rompe con la historia cristiana posterior al 
Nuevo Testamento y regresa a la doctrina enseñada por el mismo Jesús.” 

Artículo de Fe 2 

Creemos que los hombres serán castigados por sus propios pecados, y no 
por la transgresión de Adán. 

Desde los primeros siglos de la Iglesia Cristiana, la doctrina de la 
depravación humana—la noción de que el alma humana está torcida, 
deformada, contaminada por el “pecado original de nuestros primeros 
padres”—dominó por completo los corazones y las mentes de casi todos los 
religiosos cristianos y creyentes en todo el mundo. Entonces, llegó el débil y 
sencillo Profeta de la Restauración, y sus enseñanzas fueron como una brisa 
refrescante para un pueblo que había sido abrasado por las llamas del alto 
calvinismo. José tradujo estas simples palabras en el Libro de Mormón, 
palabras que tendrían profundas implicaciones: 
“Y ahora, he aquí, si Adán no hubiera transgredido, no habría caído, pero 
habría permanecido en el jardín de Edén... Y no habrían tenido hijos; por lo 
cual habrían permanecido en un estado de inocencia, sin saber lo que era el 
dolor; no haciendo el bien, pues no conocían el pecado. Pero he aquí, todas 
las cosas han sido hechas en la sabiduría de Aquel que sabe todas las cosas. 
Adán cayó para que los hombres existieran; y los hombres existen para que 
tengan gozo. Y el Mesías viene en la plenitud del tiempo, para redimir a los 
hijos de los hombres de la caída” (2 Nefi 2:22-25; énfasis añadido). 

discursosud.com                                                     244 
 

https://discursosud.com/


En una carta a su hijo Moroni, Mormón ofreció una corrección doctrinal a 
una herejía que había penetrado en la cultura nefitas. Citando al Salvador, 
Mormón escribió: “Los niños pequeños son íntegros, porque no son 
capaces de cometer pecado; por lo tanto, la maldición de Adán ha sido 
quitada de ellos en mí, y no tiene poder sobre ellos. Mormón agregó que 
“los niños pequeños están vivos en Cristo, desde la fundación del mundo” 
(Mormón 8:8, 12). “La doctrina de bautizar a los niños,” declaró 
enfáticamente el hermano José, “o de rociarlos, o que deben ahogarse en el 
infierno, es una doctrina que no es cierta, no está respaldada en las 
Escrituras Sagradas, y no es consistente con el carácter de Dios. Todos los 
niños son redimidos por la sangre de Jesucristo, y en el momento en que los 
niños dejan este mundo, son llevados al seno de Abraham.” 

En su traducción inspirada de Génesis, el Profeta registró las siguientes 
palabras de Dios a Adán: “Te he perdonado tu transgresión en el Jardín de 
Edén.” Luego, Enoc escribió: “De aquí vino la declaración entre el pueblo de 
que el Hijo de Dios ha expiado la culpa original, en la que los pecados de los 
padres no pueden ser responsables sobre las cabezas de los hijos, pues 
ellos son íntegros desde la fundación del mundo” (JST, Génesis 6:55-56; 
Moisés 6:53-54). Estas maravillosas verdades fueron repetidas una y otra 
vez en revelaciones modernas (D&C 29:46-47; 74:7; 137:10). En febrero de 
1841, se informa que el Profeta José dijo: “Adán no cometió pecado al 
comer el fruto, pues Dios había decretado que él debía comer y caer... Por 
lo tanto, el Señor nos destinó a caer y también nos redimió, porque donde 
abundó el pecado, sobreabundó la gracia.” 

James Burgess registró que escuchó al Profeta decir lo siguiente sobre la 
Creación y la Caída: “A imagen de los Dioses los creó, varón y hembra, 
inocentes, inofensivos e impecables, llevando el mismo carácter e imagen 
que los Dioses. Y cuando el hombre cayó, no perdió su imagen, pero su 
carácter aún retenía la imagen de su Creador. Cristo, que está a imagen del 
hombre, también es la imagen expresa de la persona de su Padre... A través 
de la Expiación de Cristo y la resurrección, y la obediencia al evangelio, 
seremos nuevamente conformados a la imagen de su Hijo, Jesucristo; 
entonces habremos alcanzado la imagen, gloria y carácter de Dios.” 

discursosud.com                                                     245 
 

https://discursosud.com/


Mensajes profundamente significativos están contenidos en esos pasajes 
breves: Adán y Eva necesitaban caer; su caída fue una “caída afortunada”; si 
no hubieran caído, habrían permanecido espiritualmente estancados; si no 
hubieran caído, no habrían tenido hijos; debido a que cayeron, obtuvieron 
el conocimiento del bien y del mal y, por lo tanto, pudieron adquirir 
experiencia y gozo. La Caída abrió la puerta a la Expiación. La Expiación de 
Cristo anula el efecto de la transgresión de nuestros primeros padres. Por 
implicación, Cristo vino a hacer mucho más que equilibrar las cuentas, 
mucho más que equilibrar la justicia y la misericordia, tan importante como 
fue eso; vino a reclamar y redimir a la humanidad, pues la humanidad 
redimida ascenderá a alturas espirituales más grandiosas que la humanidad 
no caída. 

El élder Dallin H. Oaks explicó en la conferencia general que “fue Eva quien 
primero transgredió los límites del Edén para iniciar las condiciones de la 
mortalidad. Su acto, sea cual fuere su naturaleza, fue formalmente una 
transgresión pero eternamente una necesidad gloriosa para abrir la puerta 
a la vida eterna. Adán mostró su sabiduría al hacer lo mismo... 
“Algunos cristianos condenan a Eva por su acto, concluyendo que ella y sus 
hijas están de alguna manera manchadas por ello. Pero los Santos de los 
Últimos Días, informados por la revelación, celebran el acto de Eva y honran 
su sabiduría y valentía en el gran episodio llamado la Caída.” 

Artículo de Fe 3 

Creemos que por la expiación de Cristo, todo el género humano 
puede salvarse, mediante la obediencia a las leyes y ordenanzas 
del Evangelio. 

En contraste con las creencias de muchos cristianos del siglo XIX, 
particularmente aquellos que suscribían las enseñanzas de Juan Calvino, el 
mensaje del evangelio restaurado fue que ningún ser humano llega a la 
tierra que esté fuera del alcance de la redención y la salvación. Todos los 
que respiran el aliento de vida son capaces de escuchar la palabra de la 
verdad (aquí o en el más allá), ser tocados por esa palabra, acercarse a 
Cristo por medio del convenio, nacer de nuevo a una vida renovada, 
contribuir al establecimiento del reino de Dios en la tierra y, finalmente, 
disfrutar de la vida eterna en el cielo más alto. 

discursosud.com                                                     246 
 

https://discursosud.com/


El élder D. Todd Christofferson nos recordó la dura realidad de que “por 
virtud de la Caída y nuestra propia desobediencia, la ley nos condena a la 
muerte temporal y espiritual. La ley, o la justicia, no es un concepto 
agradable cuando uno es condenado por ella y ‘miserable para siempre’. 
Las filosofías mundanas intentan resolver esta miseria y culpabilidad 
tratando de borrar la ley divina o definirla fuera de la existencia. ... [Si] 
pudiéramos deshacernos de la ley, no existiría el pecado y, por lo tanto, no 
habría miseria. Con Coriantón, hoy en día hay muchos que ‘tratan de 
suponer que es injusto que el pecador sea condenado a un estado de 
miseria’ (Alma 42:1). Sin embargo, este enfoque, si pudiera tener éxito, 
también eliminaría nuestro potencial para la felicidad. Necesitamos 
preservar la justicia por nuestro propio bien, por nuestro propio potencial 
de felicidad. 

“Hay un mejor camino. Ese mejor camino no es negar la ley, sino salir de su 
condena. Los justos son apoyados por la ley, una posición agradable en la 
que estar. Pero para lograr ese estatus, necesitamos más que la ley sola. 
Necesitamos un Salvador. Necesitamos un Mediador.” 

Jesucristo de Nazaret eligió, por su infinito amor, ofrecerse a sí mismo como 
rescate por nuestros pecados y hacer disponible así el perdón y la 
renovación espiritual para toda la humanidad. Todo esto es posible gracias 
al don de Jesucristo, pero es un don que debe ser recibido (D&C 88:33). 
Viene por gracia, por su asistencia divina no ganada, su poder habilitador, 
pero debemos ejercer fe y participar en las obras que evidencian nuestra fe. 

Las escrituras de la Restauración revelan la doctrina que amplía la mente de 
que la Expiación de Cristo es una “expiación infinita” (2 Nefi 9:7; 23:16; 
Alma 34:14; D&C 76:22-24). El presidente Russell M. Nelson declaró que la 
Expiación del Salvador “es infinita—sin fin. También fue infinita en cuanto a 
que toda la humanidad sería salva de la muerte interminable. Fue infinita 
en términos de su inmenso sufrimiento. Fue infinita en el tiempo, poniendo 
fin al prototipo anterior de los sacrificios animales. Fue infinita en alcance—
se iba a hacer una vez para siempre. Y la misericordia de la Expiación se 
extiende no solo a un número infinito de personas, sino también a un 
número infinito de mundos creados por Él. Fue infinita más allá de 
cualquier escala humana de medición o comprensión mortal.” 

discursosud.com                                                     247 
 

https://discursosud.com/


Artículo de Fe 4 

Creemos que los primeros principios y ordenanzas del Evangelio son: 
primero, Fe en el Señor Jesucristo; segundo, Arrepentimiento; 
tercero, Bautismo por inmersión para la remisión de los pecados; cuarto, 
Imposición de manos para comunicar el don del Espíritu Santo. 

El evangelio de Jesucristo es la buena nueva, las alegres noticias de la 
redención del pecado, la muerte, el infierno y el tormento eterno. “He aquí, 
os he dado mi evangelio,” dijo el Señor resucitado a los hebreos de 
América, “y este es el evangelio que os he dado: que vine al mundo para 
hacer la voluntad de mi Padre, porque mi Padre me envió. Y mi Padre me 
envió para que fuera levantado sobre la cruz” (3 Nefi 27:13-14). En las 
escrituras de la Restauración, el Profeta José y Sidney Rigdon dieron una 
definición similar del evangelio: “Y este es el evangelio, las alegres 
noticias... que él vino al mundo, aun Jesús, para ser crucificado por el 
mundo, y para llevar los pecados del mundo, y para santificar al mundo, y 
limpiarlo de toda injusticia; que por medio de él todos pudieran ser salvos a 
quienes el Padre puso en su poder y los hizo por él” (D&C 76:40-42). En 
resumen, el evangelio es la Expiación, las alegres noticias de que hay 
esperanza para la recuperación espiritual, esperanza para la renovación y 
recreación, esperanza para la inmortalidad del alma. Sin embargo, las 
escrituras también testifican que el evangelio es la buena nueva de que 
existe un camino, una vía, un curso específico que seguir para apropiarse de 
los poderes y bendiciones de la Expiación. Y ese camino es lo que llamamos 
los primeros principios y ordenanzas del evangelio (3 Nefi 27:19-21; D&C 
33:11-12; 39:5-6). Estos son los que el Profeta llamó los “artículos de 
adopción,” los medios por los cuales somos adoptados en la familia del 
Señor Jesucristo. 

Con la Reforma Protestante, que comenzó en el siglo XVI, y con la 
introducción de la noción de un sacerdocio de “todos los creyentes,” vino 
necesariamente un cambio de actitud hacia las ordenanzas, o sacramentos, 
de la Iglesia. El consejo del Salvador a Nicodemo de que un hombre debe 
nacer de agua y del Espíritu, debe ser correctamente bautizado (Juan 3:3-
5)—un requisito del mismo Hijo de Dios—comenzó a ser visto en términos 
figurativos y a tomarse algo a la ligera. Los teólogos razonaron que el 

discursosud.com                                                     248 
 

https://discursosud.com/


bautismo no podía ser requerido para la salvación, ya que eso significaría 
que algo debía añadirse a lo que llamaban la “obra terminada de 
Jesucristo.” Sugerir, como había hecho la Iglesia Cristiana durante catorce 
siglos, que uno debía ser bautizado era hacer del bautismo una obra 
suplementaria, y como todos los buenos cristianos saben, no somos salvos 
por nuestras obras. Así fue como las ordenanzas cayeron en la categoría de 
lo recomendado y quizás incluso lo esperado, pero ciertamente no lo 
requerido. Una vez le pregunté a un ministro protestante: “¿Es esencial el 
bautismo para la salvación?” Él hizo una pausa por un momento y 
respondió: “Bueno, es necesario pero no esencial.” Separar esas dos 
palabras no es tarea fácil. 

La Restauración hizo sonar el llamado de manera clara y fuerte: Jesucristo 
es el único camino por el cual la humanidad puede ser salva. Su Expiación 
hace posible el perdón de los pecados, la transformación de la naturaleza 
humana y la liberación de las inclinaciones del hombre natural hacia el 
reino de la experiencia divina. Y el mensaje se extiende aún más: las 
ordenanzas de la salvación son necesarias, deben realizarse correctamente 
y en orden, y por el poder de la autoridad del sacerdocio restaurado. “He 
aquí, os digo que todos los antiguos convenios he hecho que sean anulados 
en esta cosa; y este es un nuevo y eterno convenio, incluso aquel que fue 
desde el principio. Por tanto, aunque un hombre se bautice [sin autoridad] 
cien veces, no le sirve de nada, porque no podéis entrar por la puerta 
estrecha por la ley de Moisés, ni por vuestras obras muertas. Porque es por 
vuestras obras muertas que he hecho que se construya este último 
convenio y esta iglesia para mí, tal como en los días antiguos. Por tanto, 
entrad por la puerta, como os he mandado, y no busquéis aconsejar a 
vuestro Dios. Amén” (D&C 22:1-4). 

Artículo de Fe 5 

Creemos que el hombre debe ser llamado por Dios, por profecía y la 
imposición de manos, por aquellos que tienen la autoridad, a fin de que 
pueda predicar el evangelio y administrar sus ordenanzas. 

No necesitamos insistir en el punto que ya hemos mencionado, es decir, 
que la autoridad divina puede ser el mayor punto de división entre La 
Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días y todas las demás 

discursosud.com                                                     249 
 

https://discursosud.com/


denominaciones religiosas (ver Capítulo 4). José Smith fue llamado para 
servir como revelador de doctrina, sin duda, y la mayoría de nuestra 
discusión en este libro se ocupa de demostrar que lo que él aprendió por 
revelación y lo que enseñó a los Santos es quizás el mayor fruto o evidencia 
de su llamado profético. Pero también fue llamado para ser un 
administrador legal, uno a través del cual el sacerdocio, las llaves, las 
autoridades y una comprensión correcta de los quórumes y los consejos 
fueron restaurados a la tierra. José sabía, y sus seguidores hoy lo 
reconocen, que uno no es ordenado al recibir un título ministerial o un 
certificado de graduación; más bien, la ordenación llega por la imposición 
de manos de aquellos que han sido previamente y debidamente ordenados. 

Artículo de Fe 6 

Creemos en la misma organización que existió en la Iglesia Primitiva, esto 
es, apóstoles, profetas, pastores, maestros, evangelistas, etc. 

El sexto artículo de fe resalta la necesidad de una iglesia, una congregación 
de Santos, un cuerpo de creyentes, lo que los primeros apóstoles llamaron 
el “cuerpo de Cristo”. El cristianismo implica más que oración, ayuno y 
estudio de las escrituras, más que un esfuerzo individual por vivir los 
principios del evangelio de Jesucristo. Por vitales que sean la devoción 
personal y el esfuerzo individual, el cristianismo solo se vive plenamente en 
comunidad. Hoy en día, millones de personas en todo el mundo afirman ser 
espirituales pero no religiosas, deseando una experiencia mística sin 
afiliarse a una organización religiosa. Aprendemos a través de la doctrina 
restaurada y las prácticas reveladas a través de José Smith que, sin la 
Iglesia, uno no puede recibir las ordenanzas necesarias para la salvación o la 
exaltación; no puede desarrollar esas cualidades y atributos cristianos que 
solo vienen a través de la asociación y la afiliación con otros individuos que 
están luchando por básicamente las mismas cosas; no puede participar en 
el servicio continuo y el sacrificio organizado que solo puede venir a través 
de trabajar con otros. Sin la Iglesia y la afiliación e involucramiento en ella, 
simplemente no se puede cultivar la luz del evangelio que emana libre y 
atractivamente de los miembros de la Iglesia que se esfuerzan y se 
extienden. 

discursosud.com                                                     250 
 

https://discursosud.com/


El presidente Henry B. Eyring habló de un intento de una persona por ir por 
su cuenta: “He oído la jactancia de un hombre que se alejó lentamente de 
la Iglesia, al principio dejando de enseñar su clase de Escuela Dominical, 
luego alejándose de la iglesia y luego olvidando el diezmo de vez en cuando. 
A lo largo del camino me decía: 'Me siento tan espiritual como antes de 
dejar esas cosas y tan en paz como antes. Además, disfruto más los 
domingos que antes; es más un día de descanso.' O, 'Creo que he sido 
bendecido temporalmente tanto o más que cuando pagaba el diezmo.' Él 
no podía notar la diferencia, pero yo sí. La luz en sus ojos y hasta el 
resplandor en su rostro se iban apagando. Él no podía darse cuenta, ya que 
uno de los efectos de desobedecer a Dios parece ser la creación de un 
anestésico espiritual justo suficiente para bloquear cualquier sensación 
mientras se cortan los lazos con Dios. No solo el testimonio de la verdad se 
fue erosionando lentamente, sino que incluso los recuerdos de lo que era 
estar en la luz comenzaron a parecerle una ilusión.” 

La Iglesia de Jesucristo se construye y siempre se construirá sobre el 
fundamento de apóstoles y profetas (Efesios 2:20). Estos son los principales 
oficiales dentro del hogar de la fe, los administradores legales que presiden, 
los encargados de ser testigos especiales del nombre de Cristo en todo el 
mundo, los comisionados para edificar la Iglesia y regular todos sus asuntos 
en la tierra (D&C 107:23, 34). Ellos son los profetas, los videntes y los 
reveladores, aquellos llamados para ver cosas “de lejos” (D&C 101:54), para 
ser vigilantes sobre la torre de Israel, los mayordomos de la casa de Dios. Al 
igual que Enoc, ven “cosas que [no son] visibles al ojo natural” (Moisés 
6:36). 

En cuanto a los otros oficios y llamamientos que componen la Iglesia, 
siempre habrá, por supuesto, una necesidad de maestros, predicadores, 
pastores (obispos y presidentes de estaca) y patriarcas. Pero los nombres y 
funciones de los llamamientos y asignaciones pueden cambiar según sea 
necesario, porque no solo nuestra Iglesia es verdadera, sino también viva 
(D&C 1:30). El élder Neal A. Maxwell, un apóstol moderno, expresó esto de 
la siguiente manera: “Cuando se usa la palabra ‘viva’, lleva una connotación 
divina y deliberada. La Iglesia no está muerta ni moribunda. Tampoco está 
herida. La Iglesia, al igual que el Dios vivo que la estableció, está viva, 
consciente y funcionando. No es un museo que alberga una fe fosilizada; 

discursosud.com                                                     251 
 

https://discursosud.com/


más bien, es un reino cinético caracterizado por una fe viva en discípulos 
vivos.” 

Así que no necesitamos creer que en la Iglesia Primitiva, la Iglesia 
establecida por Cristo en el primer siglo, existían Representantes 
Regionales, Asistentes de los Doce, un Obispado Presidente, agentes 
regionales de bienestar o representantes de Adultos Solteros para defender 
nuestro sexto artículo de fe. Más bien, la Iglesia del Señor siempre tendrá 
alguna organización, pero la organización particular puede y cambiará 
según las necesidades, las circunstancias y la dirección divina continua. Lo 
que no cambiará es que siempre será dirigida por profetas y videntes 
debidamente ordenados que hacen conocer la mente y la voluntad actuales 
del Todopoderoso. 

El 11 de marzo de 1844, José Smith dio una tarea muy inusual a un grupo de 
hermanos. Les pidió que prepararan una especie de constitución para el 
reino de Dios. Más tarde en la semana, John Taylor, como representante de 
ese grupo de tres, respondió que no se había hecho ningún progreso hacia 
la realización de esa tarea. José reconoció su fracaso al declarar que sabía 
que tal cosa no se podía hacer. Se había presentado ante el Señor, 
buscando que tal constitución fuera dada por revelación. La respuesta llegó 
de una manera muy interesante: “Vosotros sois mi constitución y yo soy 
vuestro Dios y vosotros sois mis voceros, por lo tanto, de aquí en adelante 
guardad mis mandamientos.” Los líderes de Sion deben gobernar por 
revelación—revelación moderna, actual, incluso diaria—y no solo por 
documentos escritos. Todos los propósitos y diseños de Dios para sus hijos 
no pueden y no deben ser codificados (Mormón 6:9; D&C 20:45; 46:2), al 
menos no en una Iglesia viva. 

Artículo de Fe 7 

Creemos en el don de lenguas, profecía, revelación, visiones, sanidades, 
interpretación de lenguas, etc. 

El Evangelio de Marcos contiene un registro de las últimas instrucciones del 
Salvador resucitado antes de su ascensión, que ha llegado a conocerse 
como la gran comisión: “Y les dijo: Id por todo el mundo, y predicad el 
evangelio a toda criatura. El que creyere y fuere bautizado, será salvo; mas 

discursosud.com                                                     252 
 

https://discursosud.com/


el que no creyere, será condenado. Y estas señales seguirán a los que creen: 
En mi nombre echarán fuera demonios; hablarán nuevas lenguas; tomarán 
serpientes; y si beben cosa mortífera, no les hará daño; sobre los enfermos 
pondrán sus manos, y sanarán” (Marcos 16:15-18). 

Como hemos mencionado, en el siglo XIX, las opiniones sobre el asunto de 
los dones espirituales eran mixtas. Algunos, como Sidney Rigdon, creían que 
debían encontrarse entre aquellos que profesaban ser cristianos, mientras 
que personas como John Wesley (el “entusiasta razonable”) y Alexander 
Campbell (un religioso racional) eran más escépticos, o al menos nerviosos 
e incómodos con tales dones. Incluso en el mundo cristiano de hoy, existen 
individuos y denominaciones conocidos como “continuacionistas”, que 
sostienen que los dones del Espíritu han continuado desde la época de la 
Iglesia del primer siglo. Hay otros, conocidos como “cesacionistas”, que 
creen que todos esos dones y derramamientos espirituales cesaron con la 
Iglesia del primer siglo y no deben ser practicados ni disfrutados hoy en día. 
Hoy en día, existen pentecostales que hablan en lenguas y profetizan, así 
como teólogos y predicadores que condenan tales prácticas como un “caos 
carismático”. 

La Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días es una 
manifestación viva y respirante de la verdad de que Dios habla, que los 
ángeles se aparecen, que se reciben visiones, que los profetas profetizan, 
que las sanaciones y las lenguas están vivas y bien en la Iglesia restaurada. 
De hecho, como dijo Jesús, si estas manifestaciones de la obra del Espíritu 
no están presentes, entonces la Iglesia de Jesucristo no está en la tierra. 
Mormón enseñó que si los milagros han cesado o los ángeles ya no se 
aparecen, es porque la fe ha cesado entre los hijos de los hombres 
(Mormón 7:37-38). 

Contempla por un momento escenas como la Primera Visión; la venida de 
Moroni; la traducción de las planchas de oro; las visitas de Juan el Bautista, 
así como de Pedro, Santiago y Juan; los derramamientos espirituales en 
Kirtland; el ministerio de Moisés, Elías, Elías, Miguel, Rafael, y “diversos 
ángeles... todos declarando su dispensación, sus derechos, sus llaves, sus 
honores, su majestad y gloria, y el poder de su sacerdocio; dándonos línea 
sobre línea, precepto sobre precepto; aquí un poco, allá un poco; dándonos 

discursosud.com                                                     253 
 

https://discursosud.com/


consuelo al presentar aquello que está por venir, confirmando nuestra 
esperanza” (D&C 128:21). Reflexiona sobre el maravilloso día del poder del 
Señor cuando decenas de personas fueron sanadas milagrosamente en 
Nauvoo, Illinois, y en Montrose, Iowa. Medita por un momento sobre las 
miles y miles de entradas de diario de los Santos de los Últimos Días que 
registran milagros, maravillas y señales abundantes, desde Palmyra hasta 
París y desde Salt Lake City hasta Sao Paulo. De hecho, si el pueblo de Dios 
vive para recibirlos, los dones del Espíritu son frecuentes, continuos y 
vigorizantes; nos recuerdan que esta es la obra del Dios Todopoderoso, y 
que aunque “la fe no viene por señales”, las señales de hecho “siguen a los 
que creen” (D&C 63:9). 

Artículo de Fe 8 

Creemos que la Biblia es la palabra de Dios hasta donde esté traducida 
correctamente; también creemos que el Libro de Mormón es la palabra de 
Dios. 

El élder M. Russell Ballard declaró en la conferencia general: “La Santa 
Biblia es bien llamada. Es santa porque enseña la verdad, santa porque nos 
calienta con su espíritu, santa porque nos enseña a conocer a Dios y 
entender Sus tratos con los hombres, y santa porque testifica a lo largo de 
sus páginas del Señor Jesucristo. ... Un estudio honesto y diligente de la 
Biblia nos hace mejores y mejores. ... Hermanos y hermanas, estoy seguro 
de que muchos de ustedes han tenido la experiencia de escuchar a 
personas decir que los mormones no son cristianos porque tienen su propia 
Biblia, el Libro de Mormón. Para aquellos que tienen este malentendido, 
decimos que creemos en el Señor Jesucristo como nuestro Salvador y autor 
de nuestra salvación y que creemos, veneramos y amamos la Santa Biblia. 
Tenemos escrituras sagradas adicionales, incluido el Libro de Mormón, pero 
este apoya a la Biblia, nunca la sustituye”. 

Finalmente, el élder Ballard testificó que la Biblia “es uno de los pilares de 
nuestra fe, un poderoso testigo del Salvador y de la influencia continua de 
Cristo en la vida de aquellos que lo adoran y lo siguen. Cuanto más leemos y 
estudiamos la Biblia y sus enseñanzas, más claramente vemos los 
fundamentos doctrinales del evangelio restaurado de Jesucristo. Tendemos 

discursosud.com                                                     254 
 

https://discursosud.com/


a amar las escrituras con las que pasamos tiempo. Puede que necesitemos 
equilibrar nuestro estudio para amar y comprender toda la escritura.” 

El élder Dallin H. Oaks se refirió a las escrituras estándar y a la Traducción 
de la Biblia de José Smith como la “familia real de las escrituras”. Y no 
amamos a un hijo de nuestra familia más que a otro. 

La eliminación de verdades preciosas de la Biblia tuvo lugar en el proceso 
de la traducción del texto, así como a través del proceso de transmisión a lo 
largo de las generaciones. Es cierto que la traducción, o el paso de un 
idioma a otro, es una barrera potencialmente seria para la comunicación de 
verdades sagradas. El élder Bruce R. McConkie escribió que cuando las 
palabras de las escrituras “caían de labios videntes y fluían de plumas 
proféticas”, hacían conocer la mente y voluntad de Dios. “Desde entonces 
ha habido adiciones y eliminaciones, cambios editoriales y otros cambios, y 
traducciones a lenguas que a menudo no tienen palabras o frases 
equivalentes para transmitir el significado original y preciso” de la palabra 
inspirada por el Espíritu. Explicó que “aparte del lamentable estado del 
texto debido a la incompetencia académica, había un problema mucho más 
serio, a saber, el sesgo teológico de los traductores. Esto les llevó a cambiar 
el significado o parafrasear textos que eran poco claros o que les resultaban 
embarazosos”. Así, la comprensión de las doctrinas fue influenciada por el 
proceso de traducción. 

A medida que las verdades fueron eliminadas o retenidas (1 Nefi 13:26, 28, 
32, 34), las lagunas, o huecos, en el manuscrito afectarían lo que quedaba, 
lo que llevaba a más confusión y malentendidos. Solo se puede traducir lo 
que está allí, solo se puede hacer una traducción honesta con lo que queda. 
La pregunta no es si ha habido errores de copistas a lo largo de los siglos—
los ha habido. La pregunta no es si la Biblia es la palabra de Dios—lo es. “La 
pregunta no es si se puede confiar en la Biblia con confianza si, de hecho, 
ha habido errores—se puede”. 

Los Santos de los Últimos Días no creen que la Biblia deba haber llegado en 
una forma perfectamente intacta para ser espiritualmente normativa y 
eternamente valiosa. Los errores en la Biblia no empañan su imagen para 
nosotros. De hecho, mientras que los Santos de los Últimos Días aceptan el 
Libro de Mormón, Doctrina y Convenios y La Perla de Gran Precio como 

discursosud.com                                                     255 
 

https://discursosud.com/


escrituras sagradas, no nos apresuraríamos a proclamar su inerrancia. El 
mayor asombro es que un Ser infinito y perfecto puede trabajar a través de 
seres humanos finitos e imperfectos para entregar su palabra a sus hijos. 

José Smith creía, sin duda, que el mensaje de la Biblia era verdadero y 
provenía de Dios. Podríamos decir que él creía que la Biblia era “la palabra 
de Dios”. No estoy tan seguro de que él o los líderes modernos de la Iglesia 
estarían convencidos de que cada oración registrada en los Testamentos 
necesariamente contiene “las palabras de Dios”, entendiendo esto como 
una cita directa o una transcripción de dirección divina. Rowan Williams, el 
ex Arzobispo de Canterbury, escribió: “Incluso con la estimación más 
conservadora de los relatos de [los cuatro Evangelios], deben haber habido 
episodios imperfectamente vistos o entendidos, episodios donde faltaba 
evidencia directa de testigos oculares, junto con testimonios parcialmente 
conflictivos. Aceptar esto es simplemente permitir que la inspiración de los 
relatos del Evangelio no sea el don para los escritores de una vista 
milagrosa desde el ojo de Dios. Si la vida de Jesús es realmente humana, el 
testimonio de su vida debe ser humano también, y el testimonio humano 
rara vez es directo o completo.” 

No necesitamos decir más sobre la corrección del Libro de Mormón o su 
solidez doctrinal más allá de lo que ya hemos discutido (ver Capítulo 3). 
Solo necesitamos ser recordados de que, mientras que la veracidad de un 
asunto espiritual solo puede ser conocida por el poder del Espíritu de Dios 
(1 Corintios 2:11-14), su significado espiritual a menudo puede ser 
discernido por el tipo de oposición que genera. Si no supiera, por ejemplo, 
por el poder del Espíritu Santo, que los templos son verdaderamente la casa 
del Señor y que se realizan allí ordenanzas sagradas y exaltadoras, podría 
sospechar razonablemente que eso es lo que ocurre al ser testigo del 
veneno vicioso con el que seres humanos, de lo contrario sanos y 
sofisticados, se ponen en fila para gritar y protestar contra la construcción 
de tales casas de adoración. 

Ahora bien, el Libro de Mormón ciertamente ha tenido sus enemigos, 
aquellos que con ferocidad rabiosa se apresuran a denunciarlo como falso, 
incluso diabólico. Uno tiene que preguntarse qué es lo que causa tales 
actitudes y comportamientos, especialmente con respecto a un libro que 

discursosud.com                                                     256 
 

https://discursosud.com/


anima a las personas a amar a Dios y hacer el bien. Nos recuerda las 
escalofriantes palabras de Nefi: “Sí, ¡ay de aquel que sabe, y dice: Hemos 
recibido, y no necesitamos más! Y, en resumen, ¡ay de todos aquellos que 
tiemblan y se enojan por la verdad de Dios! Porque he aquí, el que está 
edificado sobre la roca lo recibe con alegría” (2 Nefi 28:27-28). 

Artículo de Fe 9 

Creemos todo lo que Dios ha revelado, todo lo que actualmente revela, y 
creemos que aún revelará muchos grandes e importantes asuntos 
pertenecientes al reino de Dios. 

En varias ocasiones a lo largo de los años he tenido la oportunidad de 
hablar con personas que han elegido dejar La Iglesia de Jesucristo de los 
Santos de los Últimos Días y unirse a otra denominación religiosa. A 
menudo les pregunto si extrañan algo en particular, ahora que se han 
separado formalmente de la fe de los Santos de los Últimos Días. Muchos 
de ellos comentan que extrañan la cultura—las personas, la hermandad, las 
actividades, los proyectos de servicio, los servicios de adoración o el 
templo. Un número sorprendente de ellos me ha expresado que lo que más 
extrañan es escuchar sobre la revelación, tanto general como personal. 
Dependiendo del tipo de iglesia a la que se han unido, expresan que rara 
vez oyen hablar de los líderes de esa tradición en particular buscando o 
recibiendo dirección divina, ni reciben mucho, si acaso, aliento para buscar 
revelación personal cuando enfrentan desafíos familiares, preguntas 
espirituales o decisiones que tomar. No es que las iglesias, particularmente 
las iglesias cristianas, no crean que los hijos de Dios pueden recibir lo que 
podrían llamar iluminación o dirección del cielo, porque lo creen. Sin 
embargo, lo que rara vez mencionan es la revelación, al menos la revelación 
más allá de las escrituras sagradas. Desde su perspectiva, si de hecho la 
Biblia es la palabra final, completa e infalible de Dios, ¿por qué alguien 
necesitaría buscar en otro lugar? 

José Smith recibió revelación directamente de Dios, y él se presentó como 
el profeta y revelador, el cabeza de la dispensación. Pero también animó a 
cada miembro de la Iglesia a buscar y esperar la guía del Señor. La 
membresía en la Iglesia restaurada implicaba la recepción del Espíritu Santo 
y, como enseñó José, ningún hombre puede recibir el Espíritu Santo y no 

discursosud.com                                                     257 
 

https://discursosud.com/


recibir revelación, porque el Espíritu Santo es un revelador. No es solo que 
los Santos tengan la oportunidad de conocer las cosas de Dios; más bien, 
tienen la responsabilidad de calificar y buscar tales cosas. Esto viene con la 
membresía en la Iglesia del Señor. La fuerza de esta obra moderna se 
encuentra en el testimonio, la convicción y la revelación personal adquirida 
por los débiles y sencillos, los niños y las niñas, los hombres y las mujeres 
que saben en lo más profundo de su corazón que pueden acercarse a Dios y 
recibir ayuda celestial en forma de consuelo, guía y dirección continua. 

El élder Jeffrey R. Holland destacó el punto vital de que “las escrituras no 
son la fuente última de conocimiento para los Santos de los Últimos Días. 
Son manifestaciones de la fuente última. La fuente última de conocimiento 
y autoridad para un Santo de los Últimos Días es el Dios vivo. La 
comunicación de esos dones proviene de Dios como revelación divina, viva 
y vibrante... Expreso el más profundo agradecimiento personal de que los 
'trabajos' de [Dios] nunca terminan y Sus ‘palabras... nunca cesan. Doy 
testimonio de tal atención divina y amorosa y de su registro” . 

Artículo de Fe 10 

Creemos en la congregación literal del pueblo de Israel y en la restauración 
de las Diez Tribus; que Sion (la Nueva Jerusalén) será edificada sobre el 
continente americano; que Cristo reinará personalmente sobre la tierra, y 
que la tierra será renovada y recibirá su gloria paradisíaca. 

La mención de José sobre “la congregación literal de Israel” por sí sola es 
una desviación significativa de las creencias de la mayoría de los cristianos 
del siglo XIX en América. Para la época de la Restauración, los 
estadounidenses hablaban con frecuencia de forma simbólica de los 
cristianos como el “Israel moderno” vagando por el desierto en busca de la 
tierra prometida. Pero era solo simbólico, porque muy pocos tomaban en 
serio la verdad de que el pacto que Dios había hecho con el padre Abraham 
se cumpliría a través de la obra de sus “descendientes literales”. Entonces 
apareció José Smith y los Santos de los Últimos Días, un pueblo que leía el 
Antiguo Testamento, el Nuevo Testamento, el Libro de Mormón y Doctrina 
y Convenios, y salieron de su estudio de las escrituras convencidos de que la 
palabra profética debía tomarse literalmente, que de hecho eran parte de 
un pueblo escogido. 

discursosud.com                                                     258 
 

https://discursosud.com/


Solo con su estudio del Libro de Mormón llegarían a entender que los judíos 
modernos no eran los únicos descendientes de Jacob de antaño. En una 
revelación dada a través de José Smith en el momento de una conferencia 
de la Iglesia donde se realizaron las primeras ordenaciones al oficio de 
sumo sacerdote, el Señor dijo: “Yo, el Señor, os haré saber lo que debo que 
hagáis desde este momento hasta la próxima conferencia, que se celebrará 
en Missouri, sobre la tierra que consagraré a mi pueblo, que es un 
remanente de Jacob, y aquellos que son herederos según el pacto” (D&C 
52:2; énfasis añadido). 

“Ahora, ¿ven la importancia de su bendición patriarcal?” preguntó el 
presidente Russell M. Nelson. “Espero que cada uno de ustedes haya 
obtenido una. Es preciosa. Es escritura personal para ti. Declara tu linaje 
especial. Te recuerda tu conexión con el pasado. Y te ayudará a realizar tu 
potencial futuro. Literalmente, puedes reclamar al Señor el cumplimiento 
de esas bendiciones a través de tu fidelidad.” 

Como mencionamos brevemente en el Capítulo 8, los Santos de los Últimos 
Días llegaron a saber que las profecías de Isaías, Jeremías y Ezequiel sobre 
el establecimiento de Sion, la ciudad de Dios, tendrían su gran 
cumplimiento en la dispensación de la plenitud de los tiempos; que Sion no 
se limitaba al Monte Santo en Jerusalén; que Sion estaba dondequiera que 
los puros de corazón habitaran en las estacas a través del mundo (D&C 
97:21); que eventualmente el lugar central debía estar en Independence, 
Jackson County, Missouri (D&C 57:1-3; 101:17-21). Fue a este lugar central 
al que el Rey de reyes vendría a su templo y al consejo del sacerdocio en 
Adam-ondi-Ahman (Malaquías 3:1; D&C 84:2-5; 116). Los Santos se 
regocijaron en el conocimiento de que sus pruebas y vicisitudes eran 
temporales y que el Mesías milenario un día limpiaría la tierra de toda 
maldad y viviría en paz durante mil años sobre una tierra paradisíaca con su 
pueblo del pacto. 

Artículo de Fe 11 

Reclamamos el derecho de adorar a Dios Todopoderoso conforme a los 
dictados de nuestra propia conciencia, y concedemos a todos los hombres el 
mismo privilegio: que adoren cómo, dónde o lo que deseen. 

discursosud.com                                                     259 
 

https://discursosud.com/


José Smith, el Profeta, amaba los Estados Unidos de América. Creía con 
todo su corazón que los padres fundadores habían sido levantados por Dios 
(D&C 98:4-10; 101:76-80) para establecer un sistema de gobierno que 
asegurara el tipo de libertad religiosa que permitiría y daría la bienvenida a 
un nuevo orden de religión—un orden restaurado, basado en gran medida 
en las enseñanzas del Cristianismo Primitivo. Observó que “la Constitución 
de los Estados Unidos es un glorioso estándar; está fundada en la sabiduría 
de Dios. Es un estandarte celestial; es para todos aquellos que tienen el 
privilegio de gozar de los dulces frutos de la libertad, como las sombras 
refrescantes y las aguas calmantes de una gran roca en una tierra sedienta y 
fatigada. Es como un gran árbol bajo cuyas ramas los hombres de todos los 
climas pueden ser resguardados de los ardientes rayos del sol.” 

El Profeta dijo en otra ocasión: “Consideramos que es un principio justo, y 
es uno cuya fuerza creemos que debe ser debidamente considerada por 
cada individuo, que todos los hombres son creados iguales, y que todos 
tienen el privilegio de pensar por sí mismos en todos los asuntos relativos a 
la conciencia. En consecuencia, entonces, no estamos dispuestos, si 
tuviéramos el poder, a privar a nadie de ejercer esa independencia de 
mente libre que el cielo tan generosamente ha otorgado a la familia 
humana como uno de sus más grandes dones.” 

Una apertura de mente y amplitud de espíritu caracterizó al Profeta de la 
Restauración, un genuino respeto por los hombres y mujeres nobles de 
diversas inclinaciones y una búsqueda constante de la verdad dondequiera 
que pudiera encontrarse. José identificó el “primer y fundamental principio 
de nuestra santa religión” como la creencia de que “tenemos derecho a 
abrazar toda verdad, y cada elemento de la verdad, sin limitación ni sin ser 
circunscritos ni prohibidos por los credos o nociones supersticiosas de los 
hombres, o por las dominaciones de unos a otros, cuando esa verdad esté 
claramente demostrada a nuestra mente, y tengamos el más alto grado de 
evidencia de la misma.” 

Artículo de Fe 12 

Creemos en estar sujetos a los reyes, presidentes, gobernantes y 
magistrados; en obedecer, honrar y sostener la ley. 

discursosud.com                                                     260 
 

https://discursosud.com/


En septiembre de 1830, el Señor reveló un principio que proporcionaría una 
perspectiva distintiva sobre la vida para el Profeta José Smith y los 
miembros de la Iglesia restaurada. El Salvador declaró: “Por tanto, en 
verdad os digo que todas las cosas para mí son espirituales, y en ningún 
momento os he dado una ley que fuera temporal” (D&C 29:34). Porque la 
obra y la gloria de Dios, su más alta prioridad, es “traer a cabo la 
inmortalidad y la vida eterna del hombre” (Moisés 1:39), todo lo que Él 
hace—y todo lo que nosotros hacemos—tiene implicaciones eternas. Esto 
incluiría nuestras responsabilidades cívicas y políticas como ciudadanos de 
una nación o principado. 

El Salvador mismo estableció el principio que debe guiar cómo llevamos a 
cabo nuestras responsabilidades como ciudadanos de un país. Los fariseos y 
herodianos trataron de atrapar a Jesús cuando le preguntaron, “¿Es lícito 
dar tributo a César, o no?” Ellos, por supuesto, esperaban que el Maestro, 
el legítimo Rey de los judíos, demostrara con su respuesta ser desleal al 
emperador o en general a sus señores romanos. Pero, una vez más, Jesús 
arruinó sus planes al responder, “Dad... a César lo que es de César; y a Dios 
lo que es de Dios” (Mateo 22:15-21). 

De manera similar, el apóstol Pablo aconsejó a los santos de Corinto que 
“sean sujetos a las autoridades superiores. Porque no hay autoridad sino de 
Dios.” Ahora, noten este comentario significativo: “Las autoridades que 
existen son ordenadas por Dios. Por tanto, quien resiste la autoridad, 
resiste la ordenanza de Dios” (Romanos 13:1-2; énfasis añadido). 

El 17 de agosto de 1835 se estaba preparando la primera edición de 
Doctrina y Convenios para ser enviada a los Santos y al mundo. En ese día, 
un documento sobre gobiernos y leyes en general (presumiblemente 
preparado por Oliver Cowdery, pero ciertamente aprobado por el Profeta) 
fue aceptado para su inclusión en esa primera edición y ha llegado hasta 
nosotros como la sección 134. 

A los miembros de La Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días 
se les ha encargado por el Señor ser ciudadanos leales en los lugares donde 
residen; apoyar y sostener las leyes del país; y, si se requiere un cambio, 
trabajar por él mediante medios legales y apropiados. Un sucesor de José 
Smith, el presidente Howard W. Hunter, nos recordó que “si los 

discursosud.com                                                     261 
 

https://discursosud.com/


funcionarios ejecutivos han sido elegidos por el voto del pueblo, después de 
que ese voto esté completo y la mayoría haya hablado, tenemos la 
obligación de apoyar y sostener a aquellos que han sido elegidos por la 
mayoría... En las ramas legislativas de nuestro gobierno, puede haber leyes 
promulgadas que nos resulten difíciles de sostener como individuos, pero 
mientras sigan siendo leyes, tenemos la obligación de cumplirlas y 
apoyarlas. Puede ser que pensemos que la ley debería ser diferente, pero 
mientras los estatutos se mantengan y hasta que sean revocados por el 
pueblo o por acción legislativa o judicial, debemos sostener esas leyes... 
Espero que, como miembros de la Iglesia, podamos mantenernos firmes en 
estos principios apoyando y sosteniendo a nuestros gobiernos dondequiera 
que vivamos y sosteniendo a los oficiales de esos gobiernos con nuestras 
oraciones también.” 

El sucesor inmediato del presidente Hunter, el presidente Gordon B. 
Hinckley, pidió decencia, respeto, tolerancia y civilidad en los asuntos 
políticos. “Es un sistema saludable y maravilloso el que tenemos,” señaló, 
“bajo el cual las personas son libres para expresarse eligiendo a aquellos 
que los representarán en los consejos del gobierno. Espero que los 
concernidos se dirijan a los temas y no a las personalidades. Los temas 
deben ser discutidos libremente, abiertamente, con franqueza y con fuerza. 
Pero, repito, espero que se evite descalificar a las personalidades.” 

Porque “el Señor Dios no obra en la oscuridad” (2 Nefi 26:23), los líderes de 
la Iglesia, encargados por ese mismo Señor y Dios de llevar el mensaje de la 
Restauración a todas las naciones (D&C 68:8-9), han buscado hacerlo de 
manera abierta, respetuosa y en armonía con los gobiernos y políticas 
locales. Siempre se busca permiso oficial cuando los Hermanos sienten que 
deben entrar a un país. En resumen, la Iglesia siempre entra por la puerta 
principal para buscar el estatus oficial o para obtener permiso para que los 
misioneros Santos de los Últimos Días entren a ese país. 

Artículo de Fe 13 

Creemos en ser honrados, verídicos, castos, benevolentes, virtuosos y en 
hacer el bien a todos los hombres; en verdad, podemos decir que seguimos 
la admonición de Pablo: Todo lo creemos, todo lo esperamos; hemos sufrido 
muchas cosas, y esperamos poder sufrir todas las cosas. Si hay algo 

discursosud.com                                                     262 
 

https://discursosud.com/


virtuoso, o bello, o de buena reputación, o digno de alabanza, a esto 
aspiramos. 

No es insignificante que el Vidente Escogido haya reservado para el final el 
tema del decimotercer artículo de fe, ni que haya agotado lo que podría 
haberse mencionado sobre las creencias de La Iglesia de Jesucristo de los 
Santos de los Últimos Días. Más bien, este artículo es una declaración 
poderosa de que la proclamación de la doctrina sólida debe y siempre debe 
preceder y sentar las bases para una vida buena, una vida cristiana, la vida 
que debe caracterizar a los seguidores de nuestro Maestro. Como enseñó 
Alma, Dios dio los mandamientos antiguamente a su pueblo después de 
haberles hecho conocer el plan de redención (Alma 12:32). Las reglas, 
pautas y regulaciones tienen propósito y valor—y logran los fines deseados 
por el Señor—solo cuando se construyen sobre la base de la doctrina del 
evangelio. Por eso el presidente Boyd K. Packer, en nuestros días, declaró 
que “la verdadera doctrina, comprendida, cambia las actitudes y el 
comportamiento. El estudio de las doctrinas del evangelio mejorará el 
comportamiento más rápidamente que el estudio del comportamiento 
mejorará el comportamiento... Por eso enfatizamos con tanta fuerza el 
estudio de las doctrinas del evangelio.” 

“El decimotercer Artículo de Fe es, de hecho, un apéndice de todos los 
demás,” escribió el élder McConkie. Este artículo en particular “proporciona 
la ocasión ideal para mostrar la relación entre las grandes doctrinas de los 
artículos anteriores y los principios éticos establecidos en esta declaración 
formal final de creencias.” 

“Es una cosa enseñar principios éticos, y otra muy distinta proclamar las 
grandes verdades doctrinales, que son la base del verdadero cristianismo y 
de las cuales proviene la salvación eterna. Es cierto que la salvación está 
limitada a aquellos en cuyos corazones abundan los principios éticos, pero 
también es cierto que la ética cristiana, en el sentido pleno y salvador, se 
convierte automáticamente en parte de la vida de aquellos que primero 
creen en las doctrinas cristianas.” 

 

 

discursosud.com                                                     263 
 

https://discursosud.com/


Conclusión 

Los Artículos de Fe son más que una guía útil para las creencias de los 
Santos de los Últimos Días, aunque ciertamente lo son. Son un patrón para 
entender qué conceptos y enseñanzas son fundamentales y esenciales para 
nuestra fe y forma de vida; establecen un orden, un orden significativo, que 
es sumamente instructivo sobre cuáles son los asuntos de mayor 
importancia. Claramente, hay un propósito en el orden en que los artículos 
están escritos. 

Obviamente, José Smith no abordó cada creencia de los Santos de los 
Últimos Días. También podría haber enseñado que creemos en el 
Sacramento de la Cena del Señor, la existencia premortal de toda la 
humanidad, la redención de los muertos en el mundo espiritual postmortal, 
el matrimonio y la familia eternos, los grados de gloria en la vida después 
de esta, y otros principios doctrinales que completan el glorioso tejido del 
evangelio restaurado. Sin embargo, lo que sí incluyó son características 
vitales e importantes de nuestra forma de vida, verdades superlativas que 
nos hacen ser quienes somos. 

Qué bendición es tener un corazón creyente, y qué privilegio supremo es 
tener la verdad—la verdad que puede despertar recuerdos lejanos de un 
pasado premortal, la verdad que coloca las cosas en el orden adecuado y 
nos ayuda a entender la vida, la verdad que nos hace libres y salva nuestras 
almas eternas. 

  

discursosud.com                                                     264 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 16 
“Investidura, Consuelo e 

Instrucción” 
 

 

Kirtland, Ohio, 1836, and Nauvoo, Illinois, 1842-1843. Los primeros Santos 
fueron informados de que en Ohio, “os daré mi ley; y allí seréis investidos 
con poder de lo alto” (D&C 38:32). Dos meses después se les encargó 
“santificarse y seréis investidos con poder” (D&C 43:16). De hecho, el 
Salvador más tarde prometió que Él había preparado “una gran investidura 
y bendición que serán derramadas sobre ellos” (D&C 105:12). El 
cumplimiento de esas profecías llegó con la construcción del Templo de 
Kirtland. Allí, durante una temporada pentecostal de dones espirituales y 
manifestaciones (de enero a mayo de 1836), el Dios de Abraham, Isaac y 
Jacob derramó Su Espíritu de una manera muy inusual y también entregó 
una investidura parcial a Su pueblo escogido. En mayo de 1842, se dio una 
investidura más completa al pueblo del Señor en la hermosa ciudad de 
Nauvoo, y en 1843 se administraron la plenitud de las bendiciones del 
templo. 

El despliegue de la verdad divina y la autoridad del sacerdocio, incluyendo 
los ritos y ordenanzas del templo, vino gradualmente, precepto sobre 
precepto. Juan el Bautista, el profeta sobre el cual el Salvador declaró que 
no había ninguno mayor (Lucas 7:28), apareció a José Smith y Oliver 
Cowdery el 15 de mayo de 1829 (ver Capítulo 4). Juan, el hombre que 
conectó dos dispensaciones—terminando la dispensación mosaica e 
iniciando la mesiánica—ordenó a José y Oliver y les confirió las llaves del 
Sacerdocio Aarónico, fortaleciendo así nuestro vínculo con el pasado (D&C 
13). Pedro, Santiago y Juan, quienes fueron instruidos, entrenados y 
ordenados por el Señor Jesucristo y que también recibieron llaves de manos 
de los antiguos profetas Moisés y Elías en el Monte de la Transfiguración 
(Mateo 17:1–9), aparecieron unas semanas después para restaurar la 
autoridad apostólica y las llaves del sacerdocio de Melquisedec (D&C 18:9; 

discursosud.com                                                     265 
 

https://discursosud.com/


20:3; 27:12; 128:20). La Iglesia fue organizada el 6 de abril de 1830 con José 
y Oliver como sus primeros y segundos ancianos. Los primeros sumos 
sacerdotes fueron ordenados en junio de 1831, la Primera Presidencia se 
estableció en 1832, y el Cuórum de los Doce Apóstoles y el Primer Cuórum 
de los Setenta fueron establecidos en febrero de 1835. 

Endowed from on High 

Los Santos fueron instruidos muy temprano que “vosotros debéis ser 
enseñados desde lo alto. Santificaos y seréis investidos con poder, para que 
podáis dar como yo os he hablado” (D&C 43:16). Además, en la revelación 
que conocemos como la Hoja de Olivo (D&C 88), el Señor dio instrucciones 
para la Escuela de los Profetas, directrices que anticipaban el culto en el 
templo: “Santificaos; sí, purificad vuestros corazones, y limpiad vuestras 
manos y vuestros pies ante mí, para que pueda haceros limpios.” Además, a 
los primeros líderes se les dijo: “Organizaos; preparad todo lo necesario; y 
estableced una casa, incluso una casa de oración, una casa de ayuno, una 
casa de fe, una casa de aprendizaje, una casa de gloria, una casa de orden, 
una casa de Dios” (D&C 88:74, 119; comparar 109:14-16). 

El 12 de noviembre de 1835, el Profeta José se reunió con los Doce. Les dijo: 
“La casa del Señor debe ser preparada, y la asamblea solemne convocada y 
organizada en ella, según el orden de la casa de Dios. ... 

“El orden de la casa de Dios ha sido, y siempre será, el mismo, incluso 
después de que Cristo venga; y después de la terminación de los mil años, 
será el mismo; y finalmente entraremos en el reino celestial de Dios, y lo 
disfrutaremos por siempre.” Añadió: “Necesitáis una investidura, 
hermanos, para que podáis estar preparados y ser capaces de vencer todas 
las cosas.” 

La investidura prometida a los Santos de los Últimos Días fue como la 
investidura prometida a los Santos de los Días Antiguos. Justo antes de su 
ascensión al cielo, Jesús dijo a sus Doce de la meridiana de los tiempos: “He 
aquí, os envío la promesa de mi Padre sobre vosotros; pero quedaos en la 
ciudad de Jerusalén, hasta que seáis investidos [vestidos, o investidos] con 
poder de lo alto” (Lucas 24:49; ver también Hechos 1:4). En nuestros días, 
ese mismo Señor declaró: “Os di un mandamiento de que debíais edificar 

discursosud.com                                                     266 
 

https://discursosud.com/


una casa, en la cual casa yo tengo designado para investir a aquellos a 
quienes he escogido con poder de lo alto; porque esta es la promesa del 
Padre para vosotros; por tanto, os mando que permanezcáis, así como mis 
apóstoles en Jerusalén” (D&C 95:8-9). La investidura en la Iglesia cristiana 
del primer siglo, al igual que la investidura en la Iglesia restaurada, fue 
doble: un derramamiento inusual del Espíritu de Dios y la participación en 
los convenios y ordenanzas sagradas del templo. 

Se nos dice en Lucas que Jesús “se mostró vivo después de su pasión 
[sufrimiento] por muchas pruebas infalibles, siendo visto por ellos durante 
cuarenta días, y hablando de las cosas que pertenecen al reino de Dios” 
(Hechos 1:3). Robert J. Matthews ha sugerido que pudo haber sido durante 
el ministerio de cuarenta días del Salvador, después de su resurrección pero 
antes de su ascensión final, cuando se estableció la organización de la 
Iglesia tal como más tarde sería mencionada por Pablo en Efesios 4:11-14. 
Además, es fascinante descubrir ordenanzas como lavados, unciones, 
vestimentas sagradas, nuevos nombres y ceremonias de matrimonio 
sagrado mencionadas en lo que se conoce como la literatura apócrifa de los 
Cuarenta Días. 

El día de Pentecostés se erige como el recordatorio scriptural del bautismo 
por fuego que llegó a los primeros cristianos. En esa ocasión predicaron, 
profetizaron y hablaron en lenguas, inspirados y empoderados divinamente 
de una manera que no habían conocido ni experimentado antes (Hechos 2). 
Este derramamiento, combinado con su encuentro con el Señor resucitado, 
transformó a un grupo de discípulos simples y temerosos en testigos 
poderosos e infatigables de la obra. Además, según Willard Richards, José el 
Profeta enseñó que “en un momento dado, Dios obtuvo una casa donde 
Pedro lavó y ungió, etc., en el día de Pentecostés.” 

Un derramamiento similar del Espíritu tuvo lugar entre los Santos de los 
Últimos Días. Milton Backman escribió: “Durante un período de quince 
semanas, desde el 21 de enero hasta el 1 de mayo de 1836, probablemente 
más Santos de los Últimos Días vieron visiones y presenciaron otras 
manifestaciones espirituales inusuales que en cualquier otra era en la 
historia de la Iglesia. Hubo informes de Santos que vieron seres celestiales 
en diez reuniones diferentes celebradas durante ese tiempo. En ocho de 

discursosud.com                                                     267 
 

https://discursosud.com/


estas reuniones, muchos informaron haber visto ángeles; y en cinco de los 
servicios, individuos testificaron que Jesús, el Salvador, apareció. Mientras 
los Santos estaban así en comunión con huestes celestiales, muchos 
profetizaron, algunos hablaron en lenguas y otros recibieron el don de 
interpretación de lenguas.” 

La segunda parte de la promesa del Señor, la ordenanza de la investidura tal 
como se administra ahora en los templos de los Santos de los Últimos Días, 
llegó a nosotros de manera incremental, al igual que todas las verdades de 
la Restauración. 

A partir de enero de 1833, los Santos en Kirtland participaron en lo que 
hemos llegado a conocer como una “investidura parcial,” que consistió en 
lavados, unciones, sellado de unciones y el lavado de pies. Además, la visión 
del Profeta José Smith sobre el reino celestial (D&C 137), recibida el 21 de 
enero de 1836 (ver Capítulo 14), desveló uno de los misterios de la 
eternidad—el bendito concepto de que la obra para la salvación de las 
almas continúa después de que esta vida haya terminado: La obra del Señor 
avanza, aquí y en el más allá. 

Esta visión preparó a los Santos para recibir la doctrina de la redención de 
los muertos. Como indicamos anteriormente, pasaron otros cuatro años 
antes de que el Profeta hablara del bautismo por los muertos en un sermón 
público, en el funeral de Seymour Brunson el 15 de agosto de 1840, pero la 
base ya había sido sentada. Además, Moisés, Elías y Elías vinieron en abril 
de 1836 (D&C 110) para restaurar llaves esenciales asociadas con la 
formación y el sellado de unidades familiares eternas. Moisés restauró las 
llaves de la congregación de Israel. Elías restauró las llaves asociadas con el 
establecimiento de familias eternas mediante las bendiciones del 
matrimonio celestial, el nuevo y eterno convenio del matrimonio. Y Elías 
restauró la plenitud del sacerdocio, el poder y las llaves suficientes para 
sellar a individuos y familias para siempre. 

Investidos en Nauvoo 

El confinamiento del Profeta en la cárcel de Liberty en el invierno de 1838-
39, aunque infernal en términos de hambre, privación y alienación, resultó 
ser una gran bendición para los Santos debido al impacto espiritual que 

discursosud.com                                                     268 
 

https://discursosud.com/


tuvo en José Smith. Los meses de soledad en lo que el élder B. H. Roberts 
llamó el “templo prisión” también fueron meses de rendición sagrada y 
profunda reflexión en oración sobre cosas de valor eterno, una especie de 
período de gestación espiritual. Los años relativamente pacíficos en Nauvoo 
resultaron en grandes derramamientos de luz y verdad, en un gran 
desarrollo doctrinal, tanto en entornos formales de revelación como en 
discursos públicos. El élder Neal A. Maxwell señaló que “anteriormente, 
José tenía a Oliver Cowdery y Sidney Rigdon no solo como sus ayudantes, 
sino también en cierta medida como sus voceros. Después de la experiencia 
de la cárcel de Liberty, sin embargo, José claramente se convirtió en su 
propio vocero. Desde ese momento en adelante, comenzamos a recibir los 
sermones que expandían las doctrinas más poderosas del evangelio.” Y, por 
supuesto, entre las enseñanzas y revelaciones más profundas de José 
estuvo la investidura del templo expandida en Nauvoo. 

En una revelación recibida el 19 de enero de 1841, el Señor dio 
instrucciones para construir un templo en Nauvoo. Los Santos debían 
“edificar una casa para mi nombre, para que el Altísimo habite en ella. 
Porque no se ha hallado un lugar en la tierra adonde él pueda venir y 
restaurar nuevamente aquello que se perdió para vosotros, o lo que él ha 
quitado, incluso la plenitud del sacerdocio” (D&C 124:27-28). El Señor 
continuó diciendo que la ordenanza del bautismo por los muertos 
pertenece “a mi casa, y no puede ser aceptable para mí, salvo en los días de 
vuestra pobreza, en los cuales no sois capaces de edificar una casa para mí. 
Pero os mando, a todos vosotros, mis santos, que edifiquéis una casa para 
mí; y os concedo el tiempo suficiente para edificar una casa para mí; y 
durante este tiempo vuestros bautismos [realizados en el río Misisipi o en 
una fuente portátil] serán aceptables para mí” (D&C 124:30-31). Así, sería a 
través de las bendiciones del templo que el pueblo del pacto llegaría a 
conocer “cosas que han estado guardadas desde antes de la fundación del 
mundo, cosas que pertenecen a la dispensación de la plenitud de los 
tiempos” (D&C 124:41). 

En 1884, Lucius Scoville recordó lo siguiente: “Puedo testificar que el 3 de 
mayo de 1842, José Smith el Profeta llamó a cinco o seis, a saber: Shadrach 
Roundy, Noah Rogers, Dimick B. Huntington, Daniel Cairns y a mí mismo (no 
estoy seguro de si Hosea Stout también estaba allí) para reunirnos con él (el 

discursosud.com                                                     269 
 

https://discursosud.com/


Profeta) en su oficina de negocios (en la parte superior de su tienda de 
ladrillos). Nos dijo que su propósito era que fuéramos a trabajar para 
acondicionar esa habitación en preparación para dar investiduras a unos 
pocos hermanos, de modo que pudiera darles todas las llaves del poder 
relativas al Sacerdocio Aarónico y el Sacerdocio de Melquisedec. 

“Por lo tanto, nos pusimos a trabajar haciendo los arreglos necesarios, y 
todo se organizó representando el interior de un templo tanto como las 
circunstancias lo permitieron, él estando con nosotros dictando todo... 
Algunas semanas antes de la dedicación nos dijo que tendríamos el 
privilegio de recibir todos los ordenamientos a su debido tiempo. La historia 
de José Smith habla por sí misma. Pero puedo y doy testimonio de que sé 
con certeza que esa habitación fue acondicionada por su orden, la cual 
terminamos en la mañana del 4 de mayo de 1842. Y nos dio a entender que 
su intención era que todo se hiciera por él mientras permaneciera con 
nosotros. Dijo que su obra estaba casi terminada y que debería poner la 
carga del reino sobre los hombros de los Doce. Soy el único que vive que 
conozco, que ayudó a acondicionar esa habitación, salvo Hosea Stout, [que] 
estuvo allí.” 

Lo siguiente es del diario del Profeta José Smith con fecha del 4 de mayo de 
1842: “Pasé el día en la parte superior de la tienda, es decir, en mi oficina 
privada... en consejo con el general James Adams, de Springfield, el 
patriarca Hyrum Smith, los obispos Newel K. Whitney y George Miller, y el 
presidente Brigham Young, y los élderes Heber C. Kimball y Willard 
Richards, instruyéndolos en los principios y el orden del Sacerdocio, 
atendiendo a los lavados, unciones, investiduras y la comunicación de las 
llaves relativas al Sacerdocio Aarónico, y así sucesivamente hasta el orden 
más alto del Sacerdocio de Melquisedec, exponiendo el orden relativo al 
Anciano de Días, y todos esos planes y principios por los cuales cualquiera 
es habilitado para asegurar la plenitud de esas bendiciones que han sido 
preparadas para la Iglesia del Primogénito, y subir y morar en la presencia 
de Elohim en los mundos eternos. En este consejo se instituyó por primera 
vez en estos últimos días el antiguo orden de las cosas... [Por lo tanto, que 
los Santos sean diligentes en edificar el Templo, y todas las casas que les 
han sido, o que en el futuro les serán, mandadas por Dios edificar.” 

discursosud.com                                                     270 
 

https://discursosud.com/


El presidente Brigham Young nos enseñó que “vuestra investidura es recibir 
todas esas ordenanzas en la casa del Señor, que son necesarias para 
ustedes, después de que hayan partido de esta vida, para permitirles 
regresar a la presencia del Padre, pasando junto a los ángeles que están 
como centinelas... y ganar vuestra exaltación eterna.” 

Como sabemos, José el Vidente nunca vivió para ver el Templo de Nauvoo 
completado y dedicado. El deber de administrar la investidura a miles de 
Santos antes del éxodo al Gran Valle recayó en el presidente Brigham Young 
y el Cuórum de los Doce Apóstoles. 

Un Año de Expansión Doctrinal 

El año 1843 fue un año sumamente importante en términos de crecimiento 
y desarrollo doctrinal. Fue un año lleno de instrucciones sobre cosas 
sagradas. Lo siguiente son solo ilustraciones de lo que Dios enseñó a Su 
pueblo a través del instrumento de José Smith. 

Ángeles y Espíritus Ministrantes 

El élder Parley P. Pratt había estado fuera en una misión y se perdió parte 
de la instrucción que los Doce recibieron durante ese tiempo. Así, el 9 de 
febrero de 1843, José pasó tiempo conversando con el élder Pratt sobre 
cómo discernir espíritus y ángeles (seres resucitados), lo que ahora 
tenemos como Doctrina y Convenios 129. 

Cuando Aparece el Salvador 

El 2 de abril de 1843, el Profeta asistió a una reunión en Ramus, Illinois, en 
la que Orson Hyde habló sobre la aparición de Cristo en el momento de su 
segunda venida como un guerrero montado sobre un caballo y cómo cada 
uno de nosotros puede tener al Padre y al Hijo morando en nuestros 
corazones. “Comimos con mi hermana Sophronia McCleary,” dijo el 
Profeta, “cuando le dije al élder Hyde que iba a hacer algunas correcciones 
a su sermón de esta mañana. Él respondió: ‘Serán recibidas con gratitud’. 
Entonces, José entregó lo que ahora tenemos como los primeros diecisiete 
versículos de Doctrina y Convenios 130. Explicó, entre otras cosas, que 
cuando el Salvador aparezca, lo hará como un hombre y que la idea de que 
el Padre y el Hijo moren en nuestros corazones es una noción sectaria 

discursosud.com                                                     271 
 

https://discursosud.com/


antigua y falsa. Más tarde ese día se dieron las instrucciones que 
constituyen los versículos 18-23 de la sección 130. 

Llamado y Elección 

Al principio de su ministerio, José Smith enseñó que, a medida que los 
individuos vivan de tal manera que cultiven el don y los dones del Espíritu 
Santo, eventualmente recibirán la certeza de la vida eterna: harán su 
llamado y elección segura. “Después de que una persona tenga fe en 
Cristo,” enseñó el Profeta, “se arrepienta de sus pecados, sea bautizada 
para la remisión de sus pecados y reciba el Espíritu Santo (por la imposición 
de manos), que es el primer Consolador, entonces debe seguir 
humillándose ante Dios, y el Señor pronto le dirá: ‘Hijo, serás exaltado’. 
Cuando el Señor lo haya probado completamente y vea que el hombre está 
dispuesto a servirle a toda costa, entonces el hombre encontrará su 
llamado y su elección hecha segura.” Es decir, el Señor sella la exaltación 
sobre él, lo que significa que lo sella para la vida eterna. El individuo ha 
pasado, por lo tanto, las pruebas de la mortalidad y se ha calificado para la 
exaltación y la gloria en la vida futura. 

El 14 de mayo de 1843, Wilford Woodruff registró un sermón del Hermano 
José explicando las palabras de Pedro en su segunda epístola acerca de un 
momento significativo en el Monte de la Transfiguración. El Salvador y sus 
apóstoles fueron transfigurados, se confirieron las llaves del sacerdocio y se 
escuchó la voz de Dios el Padre dando testimonio de la divinidad del Hijo de 
Cristo. Pedro añadió que los apóstoles también tenían una “palabra más 
segura de profecía.” ¿Cómo podría uno tener una certeza “más segura que 
escuchar la voz misma del Todopoderoso?” Aunque pudieran escuchar la 
voz de Dios y saber que Jesús era el Hijo de Dios, aclaró el Profeta, “esto no 
sería evidencia de que su elección y llamado estaban hechos seguros, que 
tenían parte con Cristo, y eran coherederos con Él. Entonces, desearían esa 
palabra más segura de profecía [el conocimiento de que han sido sellados 
para la vida eterna; D&C 131:5-6], que estaban sellados en los cielos y 
tenían la promesa de la vida eterna en el reino de Dios. Entonces, teniendo 
esta promesa sellada para ellos, era un ancla para el alma, segura y firme.” 
José Smith luego dio esta seria exhortación: “Les exhorto a que continúen y 
sigan llamando a Dios, hasta que hagan su llamado y elección seguros para 

discursosud.com                                                     272 
 

https://discursosud.com/


ustedes mismos, obteniendo esta palabra más segura de profecía, y 
esperen pacientemente la promesa hasta que [la reciban].” 

“Cuando nuestra comprensión crece,” explicó el élder Robert D. Hales, 
“cambiamos para siempre, hasta que ya no tengamos más disposición a 
hacer el mal, sino a hacer el bien continuamente” (Mosíah 5:2). De esta 
manera, nuestro aprendizaje a lo largo de la vida desarrolla en nosotros un 
ojo único para la ‘gloria de Dios’ (D&C 82:19), y nuestro llamado a regresar 
con honor a Él y a Su Hijo, Jesucristo, se hace seguro.” 

La Plenitud del Sacerdocio 

En el otoño de 1843, José Smith comenzó a conferir a hombres y mujeres la 
plenitud de las bendiciones del sacerdocio. “Aquellos que tienen la plenitud 
del Sacerdocio de Melquisedec son reyes y sacerdotes del Dios Altísimo,” 
explicó José, “teniendo las llaves del poder y las bendiciones. De hecho, ese 
sacerdocio es una ley perfecta de teocracia, y está como Dios para dar leyes 
al pueblo, administrando vidas eternas a los hijos e hijas de Adán. Abraham 
le dice a Melquisedec, ‘Creo todo lo que me has enseñado acerca del 
sacerdocio y la venida del Hijo del Hombre’; así que Melquisedec ordenó a 
Abraham y lo envió. Abraham se alegró, diciendo, ‘Ahora tengo un 
sacerdocio.’” 

El registro de James Burgess de este sermón es el siguiente: “Abraham dio 
una décima parte de todos sus despojos y luego recibió una bendición bajo 
las manos de Melquisedec, incluso la última ley o la plenitud de la ley o el 
sacerdocio, que lo constituyó [a Abraham] un rey y sacerdote según el 
orden de Melquisedec o una vida eterna.” 

En los últimos años, el élder Dallin H. Oaks ofreció una valiosa clarificación 
sobre la doctrina del sacerdocio, en términos de las responsabilidades y 
bendiciones que fluyen tanto para mujeres como para hombres. Enseñó 
que “el trabajo de la Iglesia realizado por mujeres u hombres, ya sea en el 
templo o en las barrios o ramas, se realiza bajo la dirección de aquellos que 
poseen las llaves del sacerdocio.” Más tarde en su discurso, ofreció este 
significativo comentario: “No estamos acostumbrados a hablar de que las 
mujeres tengan la autoridad del sacerdocio en sus llamamientos de la 
Iglesia, pero ¿qué otra autoridad podría ser? Cuando una mujer—joven o 

discursosud.com                                                     273 
 

https://discursosud.com/


adulta—es apartada para predicar el evangelio como misionera de tiempo 
completo, se le otorga autoridad del sacerdocio para realizar una función 
del sacerdocio. Lo mismo sucede cuando una mujer es apartada para 
funcionar como oficial o maestra en una organización de la Iglesia bajo la 
dirección de quien posee las llaves del sacerdocio. Quien sea que funcione 
en un oficio o llamamiento recibido de quien posee las llaves del sacerdocio 
ejerce autoridad del sacerdocio al realizar sus deberes asignados.” 

Las bendiciones más altas del templo vienen para un esposo y una esposa 
juntos. El presidente Charles W. Penrose declaró que “cuando una mujer es 
sellada a un hombre que posee el Sacerdocio, ella se convierte en una con 
él... La gloria, el poder y el dominio que él ejercerá cuando tenga la plenitud 
del Sacerdocio y se convierta en un ‘rey y sacerdote ante Dios,’ ella los 
compartirá con él.” 

Asegurando a los Hijos a través del Pacto 

El poder del pacto eterno trasciende nuestra capacidad finita para 
comprender plenamente la voluntad de un Dios infinito y el plan eterno 
para salvar a todos aquellos que elijan ser salvados. Sabemos tan poco. En 
un mundo que lucha por la equidad, a menudo cerramos los ojos a las 
tiernas misericordias y la gracia interminable de un Salvador amoroso. El 
Maestro demuestra Su infinita misericordia, por ejemplo, al negarse a 
condenar a aquellos que eran ignorantes del mensaje del evangelio y sus 
requisitos (2 Nefi 9:25-26; Mosíah 3:11; Moroni 8:22; D&C 137:7-9), 
incluyendo a los niños pequeños que murieron antes de la edad de 
responsabilidad (Mosíah 3:16; 15:25; Moroni 8:8-12, 22; D&C 29:46-47; 
74:7; 137:10). Él ofrece el sublime don—la vida eterna—a esos obreros que 
se unen a la obra en la viña en la última hora, el mismo don que ofrece a 
aquellos que han trabajado todo el día (Mateo 20:1-16). 

Al hablar en los servicios funerarios para el juez Elias Higbee el 13 de agosto 
de 1843, el Profeta declaró: “Si tuviera inspiración, revelación y pulmones 
para comunicar lo que mi alma ha contemplado en tiempos pasados, no 
habría un alma en esta congregación que no se fuera a sus hogares y 
cerrara sus bocas en silencio eterno sobre la religión hasta que hubieran 
aprendido algo.” Más tarde en el sermón, se refirió a los cuatro ángeles 
mencionados en Apocalipsis 7. “Cuatro ángeles destructores que tienen 

discursosud.com                                                     274 
 

https://discursosud.com/


poder sobre los cuatro puntos de la tierra hasta que los siervos de Dios sean 
sellados en sus frentes.” Este sellado en la frente “significa sellar la 
bendición sobre sus cabezas, lo que significa el pacto eterno, asegurando 
así su llamado y elección seguros. Cuando un sello se pone sobre el padre y 
la madre, asegura su posteridad, de modo que no se perderán, sino que 
serán salvos por virtud del pacto de su padre y madre.” 

Creemos que aquellos que son fieles en su primer estado vienen a la tierra 
con ciertas predisposiciones para recibir y abrazar la verdad. El Profeta 
mismo declaró que aquellos de la casa de Israel que entran en la Iglesia lo 
hacen con una receptividad tranquila hacia el Espíritu del Señor y una 
apertura a la pura inteligencia. De manera similar, no tenemos dificultad al 
hablar del “espíritu de Elías alcanzando, tocando, dirigiendo e impulsando a 
las personas a buscar a sus muertos y realizar las ordenanzas salvadoras.” 
¿Por qué tendríamos dificultades para aceptar la verdad de que el poder del 
pacto podría extenderse, tocar, redirigir e impulsar a las ovejas errantes? 
¿Podría ser que ese poder es de hecho el mismo espíritu de Elías, el Espíritu 
que convierte los corazones de los hijos hacia el pacto hecho con sus 
padres? 

El élder Orson F. Whitney, miembro del Cuórum de los Doce Apóstoles a 
principios del siglo XX, ofreció el siguiente comentario poderoso sobre las 
palabras de José Smith: “El Profeta José Smith declaró—y nunca enseñó una 
doctrina más reconfortante—que los sellamientos eternos de los padres 
fieles y las promesas divinas hechas a ellos por su valiente servicio en la 
Causa de la Verdad salvarían no solo a ellos mismos, sino también a su 
posteridad. Aunque algunas de las ovejas puedan vagar, el ojo del Pastor 
está sobre ellas, y tarde o temprano sentirán los tentáculos de la 
Providencia Divina alcanzándolas y atrayéndolas de regreso al redil. Ya sea 
en esta vida o en la vida venidera, regresarán. Tendrán que pagar su deuda 
con la justicia; sufrirán por sus pecados; y pueden andar por un camino 
espinoso; pero si finalmente los lleva, como al penitente Hijo Pródigo, al 
corazón y al hogar de un padre amoroso y perdonador, la dolorosa 
experiencia no habrá sido en vano. Ora por tus hijos descuidados y 
desobedientes; sujétalos con tu fe. Sigue con esperanza, confía hasta que 
veas la salvación de Dios...” 

discursosud.com                                                     275 
 

https://discursosud.com/


“Padres de los obstinados y los desobedientes: No los abandonen. No los 
rechacen. No están completamente perdidos. El Pastor encontrará a sus 
ovejas. Ellas fueron Suyas antes que vuestras—mucho antes de que Él las 
confiara a vuestro cuidado; y no podéis comenzar a amarlas como Él las 
ama. Se han extraviado por ignorancia del Camino Recto, y Dios es 
misericordioso con la ignorancia. Solo la plenitud del conocimiento trae la 
plenitud de la responsabilidad. Nuestro Padre Celestial es mucho más 
misericordioso, infinitamente más caritativo, que incluso los mejores de Sus 
siervos, y el Evangelio Eterno es más poderoso para salvar de lo que 
nuestras mentes finitas pueden comprender.” 

El élder Robert D. Hales ofreció el siguiente consuelo: “Los padres nunca 
son fracasos cuando hacen lo mejor que pueden. Su fe, oraciones y 
esfuerzos serán consagrados para el bien de ellos y sus hijos ahora y en la 
eternidad.” Además, “como padres de hijos que luchan, debemos tener 
cuidado de que nuestra esperanza no flaquee y nuestra fe no se tambalee. 
Las decisiones de nuestros hijos nunca deben debilitar nuestro compromiso 
con el Salvador. Nuestra dignidad no será medida según su justicia.” 

Quizás solo aquellos que se han convertido en participantes en el doloroso 
drama de ver a un ser querido alejarse del evangelio y de la mayoría de lo 
que fueron enseñados pueden apreciar plenamente la belleza y esperanza 
que fluye de esta magnífica enseñanza. 

Conclusión 

Todos los aspectos del evangelio restaurado, hechos conocidos a través de 
José Smith el Profeta, fueron establecidos de manera correcta, en el orden 
adecuado, precepto sobre precepto. Desde el momento en que el niño 
profeta ingenuo vio a Dios el Padre y a Jesucristo el Hijo en el huerto en 
Palmyra, Nueva York, hasta que ese mismo profeta maduro sufrió el 
martirio en Carthage, Illinois, el Señor Dios abrió los cielos y reveló 
preciosas verdades y entregó poderes consumados, una verdad y poder 
edificando sobre otro, hasta que los Santos estuvieron en una posición para 
ser unidos y sellados como familias por siempre. Al poner todas las cosas en 
perspectiva, el propósito “de toda actividad en la Iglesia es ver que un 
hombre y una mujer con sus hijos sean felices en el hogar, sellados juntos 
para el tiempo y la eternidad.” 

discursosud.com                                                     276 
 

https://discursosud.com/


“Las recompensas por la obediencia a los mandamientos,” nos recordó el 
presidente Russell M. Nelson, “son casi incomprensibles para los mortales. 
Aquí, los hijos del pacto se convierten en una estirpe de almas resistentes al 
pecado. Y en la eternidad... cada generación será vinculada con la que la 
precedió.” 

Un profeta es, ante todo, un testigo de Dios. Su competencia como testigo 
se basa en el conocimiento, es decir, en la medida en que revela los cielos y 
manifiesta la mente y voluntad del Todopoderoso. Luego, es un revelador y 
un maestro; da a conocer y aclara los principios de la salvación. El mensaje 
no es suyo, sino del Padre, quien lo envió. El profeta debe ser un vaso puro 
para que el mensaje no se ensucie. Sobre lo que enseñó, José Smith dijo: 
“Esta es buena doctrina. Sabe bien. Puedo saborear los principios de la vida 
eterna, y ustedes también. Me son dados por las revelaciones de Jesucristo; 
y sé que cuando les digo estas palabras de vida eterna tal como me son 
dadas, ustedes las saborean, y sé que las creen. Ustedes dicen que la miel 
es dulce, y yo también. También puedo saborear el espíritu de la vida 
eterna. Sé que es bueno; y cuando les hablo de estas cosas que me fueron 
dadas por inspiración del Espíritu Santo, están obligados a recibirlas como 
dulces, y se regocijarán más y más.” 

Nos regocijamos en esas enseñanzas. Al estudiarlas, enseñarlas y escribir 
sobre ellas, nos encontramos regocijándonos “más y más.” Su sabor es 
dulce. Son luz y verdad. Levantan el alma y expanden la mente. Proveen paz 
y perspectiva en medio de la turbulencia. Llevan dentro de sí, como toda 
verdad, la evidencia de su propia veracidad. Separadas y colectivamente, 
testifican que José Smith fue un profeta autorizado de Dios. 

 

 

  

discursosud.com                                                     277 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 17 
Un Nuevo y Eterno Pacto 

 

 

Nauvoo, Illinois, julio de 1843. La promesa de Malaquías de que Elías, el 
profeta, sería enviado para “volver el corazón de los padres hacia los hijos, y 
el corazón de los hijos hacia los padres” (Malaquías 4:6)—el decreto eterno 
de que los poderes de atar y sellar del cielo vendrían una vez más—tendría 
su cumplimiento definitivo en la dispensación de la plenitud de los tiempos. 
Y fundamental para la realización de esa promesa profética, central en su 
implementación, fue la revelación del pacto de matrimonio eterno, el 
comienzo formal de una nueva unidad familiar eterna. José Smith y algunos 
de los principales hermanos ya habían contraído matrimonios polígamos, 
pero el 12 de julio de 1843, José dictó la revelación sobre el matrimonio 
eterno y plural a William Clayton, quien la escribió tal como el Profeta la 
dictó. 

Las profundas verdades contenidas en Doctrina y Convenios 132 (cuando se 
leen junto con otras revelaciones, particularmente la sección 131) 
constituyen la autoridad escritural para el concepto único y exaltado del 
matrimonio y la familia entre los Santos de los Últimos Días. En un día en 
que abunda la iniquidad y el amor de muchos ha comenzado a enfriarse 
(D&C 45:27), las revelaciones de Dios a través de sus profetas proporcionan 
un ancla para el alma angustiada. Doctrina y Convenios 132 es un mensaje 
que es tanto pacífico como penetrante, un oráculo divino que puede traer 
orden y organización a las cosas en la tierra, así como señalar a hombres y 
mujeres hacia sus infinitas posibilidades en los mundos por venir. Las 
revelaciones de la Restauración subrayan con fuerza que el matrimonio no 
es solo incidentalmente una ceremonia civil; es principalmente un rito 
religioso. “El matrimonio [es] una institución del cielo,” enseñó José Smith, 
“instituida en el jardín de Edén.” 

El pacto de matrimonio eterno es una parte vital del “nuevo” y eterno 
pacto, que es la plenitud del evangelio de Jesucristo (D&C 39:11; 45:9; 66:2; 

discursosud.com                                                     278 
 

https://discursosud.com/


133:57). Algunos cuatro o cinco siglos antes del nacimiento de Cristo, 
Jehová habló a través de Malaquías: “He aquí, yo envío mi mensajero, el 
cual preparará el camino delante de mí; y el Señor, a quien vosotros 
buscáis, vendrá repentinamente a su templo, aun el mensajero del pacto, 
en quien vosotros os complacéis; he aquí, él vendrá, dice el Señor de los 
ejércitos” (Malaquías 3:1). Esta profecía se cumplió ciertamente en la 
meridiana de los tiempos con la venida de Juan el Bautista como un Elías, 
un precursor ante su Maestro, Jesucristo. Su cumplimiento en los últimos 
días, sin embargo, aguardaría la dispensación final, un tiempo en el cual 
Dios reuniría todas las cosas en Cristo (Efesios 1:10). En nuestro día, el 
Señor dio a conocer a través del Profeta José que el evangelio restaurado 
era en sí mismo un “mensajero” enviado para preparar al pueblo de la 
tierra para la Segunda Venida. “Vine a los míos,” dijo el Salvador, “y los 
míos no me recibieron; pero a cuantos me recibieron, les di poder para 
hacer muchos milagros, y para llegar a ser los hijos de Dios; y aun a aquellos 
que creyeron en mi nombre les di poder para obtener la vida eterna. Y así 
he enviado mi eterno pacto al mundo, para ser luz para el mundo, y para 
ser un estándar para mi pueblo, y para que los gentiles lo busquen, y para 
ser un mensajero delante de mi rostro para preparar el camino delante de 
mí” (D&C 45:8-9; énfasis añadido). 

Contexto Histórico 

El matrimonio eterno, el rito mediante el cual las parejas entran en el orden 
patriarcal (D&C 131:1-4), se denomina en el versículo 2 de la sección 132 un 
“nuevo y eterno pacto”. Es un nuevo y eterno pacto dentro del nuevo y 
eterno pacto del evangelio o la plenitud del evangelio. Es un elemento 
crucial en la restitución de todas las cosas en nuestros días (D&C 132:40, 
45). El matrimonio eterno es ese pacto y ordenanza que lleva a las 
bendiciones consumadas del evangelio; es ese orden del sacerdocio que, 
cuando se entra en él de manera digna, unirá a los antepasados con la 
posteridad y, de este modo, evitará que la tierra sea totalmente destruida 
en el momento de la segunda venida del Salvador en gloria (D&C 2; Historia 
de José Smith 1:39). 

Parece que José Smith aprendió sobre la doctrina del matrimonio eterno—
como en muchos otros asuntos—de manera gradual, línea por línea, 

discursosud.com                                                     279 
 

https://discursosud.com/


precepto por precepto. José Noble, un cercano colaborador del Profeta, 
observó que la revelación sobre el matrimonio eterno fue dada a José 
“mientras estaba involucrado en el trabajo de la traducción de las Escrituras 
[la Traducción de José Smith]”. Más específicamente, parece evidente que 
los primeros indicios de comprensión sobre el matrimonio plural surgieron 
tan temprano como en 1831, mientras el Profeta estaba ocupado en su 
estudio del Génesis. El versículo inicial de la sección 132 sugiere 
fuertemente que José había indagado sobre las personalidades del Antiguo 
Testamento y su participación en el matrimonio plural. 

Es difícil saber exactamente en qué momento de la historia de la Iglesia 
José Smith comenzó a comprender y enseñar los principios asociados con el 
matrimonio eterno. William W. Phelps indica que aprendió algunas cosas 
sobre la eternidad del pacto matrimonial tan temprano como en 1835. 
Escribió: “Nueva luz de vez en cuando se derrama en nuestras mentes 
sobre las sagradas escrituras, por lo cual estoy verdaderamente agradecido. 
Pronto aprenderemos que estuvimos con Dios en otro mundo, antes de la 
fundación del mundo, y que teníamos nuestra agencia; que vinimos a este 
mundo y tenemos nuestra agencia, con el fin de que podamos prepararnos 
para un reino de gloria; convertirnos en arcángeles; incluso los hijos de 
Dios, donde el hombre no está sin la mujer, ni la mujer sin el hombre en el 
Señor: Una consumación de gloria, felicidad y perfección tan grandemente 
deseada, que no la perdería por la fama de diez mundos.” 

En 1839-40, José explicó principios similares a Parley P. Pratt. “En 
Filadelfia”, escribe Parley, “tuve la felicidad de encontrarme una vez más 
con el presidente Smith, y de pasar varios días con él y otros, y con los 
santos de esa ciudad y sus alrededores. Durante estas entrevistas, me 
enseñó muchos grandes y gloriosos principios sobre Dios y el orden celestial 
de la eternidad”. 
Parley explicó detalles sobre la belleza y la amplitud de esta ordenanza 
trascendental, a la que volveremos en la conclusión de este capítulo. 

El Profeta compartió detalles de la revelación sobre el matrimonio plural 
con varios de sus asociados más cercanos cuando consideraba que cada 
uno podía ser confiable para preservar una confidencia sagrada. Entre 1831 
y 1843, varios de los líderes de la Iglesia fueron instruidos sobre la 

discursosud.com                                                     280 
 

https://discursosud.com/


pluralidad de esposas y se les dijo que, eventualmente, muchos de los fieles 
serían llamados a cumplir con la voluntad del Señor. Al hablar con una 
congregación de la Iglesia Reorganizada de Jesucristo de los Santos de los 
Últimos Días en Plano, Illinois, en 1878, Orson Pratt “explicó las 
circunstancias relacionadas con la aparición de la revelación sobre el 
matrimonio plural. Refutó la afirmación y creencia de los presentes de que 
Brigham Young fue el autor de la revelación; demostró que José Smith el 
Profeta no solo había comenzado la práctica de ese principio él mismo, y lo 
enseñó a otros, antes de que el presidente Young y los Doce regresaran de 
su misión a Europa, en 1841, sino que José realmente recibió revelaciones 
sobre ese principio tan temprano como en 1831”. 

La mayoría de aquellos que se convirtieron en Santos de los Últimos Días 
durante el siglo XIX habían estado asociados con otras sociedades religiosas 
antes de su conversión y habían sido criados en hogares tradicionales y 
monógamos. Por lo tanto, la idea de que un esposo tuviera más de una 
esposa contrastaba drásticamente con todo lo que habían sido enseñados a 
creer. Así que, el matrimonio plural fue inicialmente extremadamente difícil 
para muchos Santos de aceptar, incluidos los presidentes de la Iglesia José 
Smith, Brigham Young y John Taylor. El presidente Taylor comentó que “fue 
una de las mayores cruces que jamás se haya tomado por ningún grupo de 
hombres desde que el mundo existió”. El presidente Young declaró: “Fue la 
primera vez en mi vida que deseé la tumba, y casi no pude superarlo por 
mucho tiempo. Cuando vi un funeral, sentí envidia del cadáver por su 
situación, y lamenté no estar yo en el ataúd”. 

Una de las personas para quienes el principio del matrimonio plural fue 
especialmente difícil fue Emma Smith, esposa del Profeta. Parece, por lo 
tanto, que una de las principales razones para la revelación formal en 1843 
fue ayudar a Emma a reconocer la fuente divina de esta difícil doctrina. 
William Clayton, secretario privado del hermano José, registró lo siguiente: 
“En la mañana del 12 de julio de 1843, José y Hyrum Smith entraron en la 
oficina del piso superior del ‘Brick-store’, en la orilla del río Misisipi. Estaban 
hablando sobre el tema del matrimonio plural, [y] Hyrum dijo a José: ‘Si 
escribes la revelación sobre el matrimonio celestial, yo la llevaré y se la 
leeré a Emma, y creo que puedo convencerla de su veracidad, y tendrás paz 
desde entonces’. José sonrió y comentó: ‘No conoces a Emma tan bien 

discursosud.com                                                     281 
 

https://discursosud.com/


como yo’. Hyrum repitió su opinión y añadió: ‘La doctrina es tan clara, que 
puedo convencer a cualquier hombre o mujer razonable de su veracidad, 
pureza y origen celestial’, o palabras de ese efecto… José y Hyrum entonces 
se sentaron, y José empezó a dictar la revelación sobre el matrimonio 
celestial, y yo la escribí, oración por oración, según la dictaba. Cuando todo 
estuvo escrito, José me pidió que la leyera lentamente y con cuidado, lo 
cual hice, y él la declaró correcta”. 

El hermano Clayton registró en su diario ese mismo día: “Esta mañana 
escribí una revelación consistente en 10 páginas sobre el orden del 
sacerdocio, mostrando los designios en Moisés, Abraham, David y Salomón 
con sus muchas esposas y concubinas, etc. Después fue que los presidentes 
José y Hyrum la presentaron y la leyeron a [Emma], quien dijo que no creía 
ni una palabra de ello y que se mostró muy rebelde”. 

La justificación 

Doctrina y Convenios 132 es una revelación que trata sobre el matrimonio 
eterno. También contiene información y explicaciones referentes a la 
práctica del matrimonio plural, que es un subconjunto muy pequeño del 
matrimonio eterno. El historiador Santos de los Últimos Días Daniel 
Bachman sugirió que la sección 132 consiste en gran parte en las respuestas 
del Señor a tres preguntas críticas planteadas por el Profeta José Smith. 

Pregunta 1. La primera pregunta planteada por José parece ser por qué las 
acciones polígamas de los notables profetas-líderes del Antiguo Testamento 
recibieron la aprobación divina. ¿Por qué, se preguntaba el Profeta, los 
profetas, patriarcas y reyes podían tener muchas esposas y concubinas? En 
la respuesta del Señor, se le dijo a José que preparara su corazón para las 
instrucciones que se iban a dar (D&C 132:3). En este caso, la explicación 
para el fenómeno antiguo iba acompañada de un mandamiento de instituir 
eventualmente la práctica en los tiempos modernos. Buscar más luz y 
conocimiento había llevado al Profeta a mayores y más grandes 
obligaciones; mucho iba a ser dado, y mucho iba a ser requerido (D&C 
82:3). 

Pregunta 2. La segunda pregunta planteada por el Profeta José Smith 
parece estar relacionada con una declaración críptica de Jesús en respuesta 

discursosud.com                                                     282 
 

https://discursosud.com/


a la trampa de los saduceos: “Erráis, no conociendo las escrituras, ni el 
poder de Dios. Porque en la resurrección ni se casan ni se dan en 
casamiento, sino que son como los ángeles de Dios en el cielo” (Mateo 
22:29-30; comparar Lucas 20:34-36). Esta expresión, poco comprendida en 
los días del Profeta José, es repetidamente citada hoy como evidencia 
escritural contra la doctrina del matrimonio eterno de los Santos de los 
Últimos Días. La consulta de José Smith sobre su significado llevó a un 
comentario revelado moderno sobre el pasaje bíblico y nos señala la 
realidad de que Jesucristo parece haber enseñado la doctrina del 
matrimonio eterno durante su ministerio mortal. 

Para comprender adecuadamente el pasaje escritural disputado, 
preguntamos, ¿A quién se dirigió la declaración del Salvador? Claramente, 
se dirigía a los saduceos, una secta judía que negaba la vida después de la 
muerte, la resurrección del cuerpo, los ángeles o los espíritus. Además, 
obviamente rechazaban a Jesús el Mesías y su evangelio, considerando al 
Señor como una amenaza para su influencia entre el pueblo. En un sentido 
más amplio, el texto se aplica a todos los que rechazan el evangelio y el 
poder y la autoridad para actuar en el nombre de Dios. Ninguno de ellos 
puede reclamar un vínculo de sellado entre los esposos más allá de la 
tumba. 

El equivalente moderno sería para una mujer que no acepta el evangelio 
restaurado o nuestra creencia en la resurrección o la vida después de la 
muerte, preguntarle al Presidente de la Iglesia cuál de los siete hombres 
con los que se ha casado en ceremonias civiles será su esposo en el mundo 
venidero. La respuesta, por supuesto, es ninguno de ellos. Porque se le ha 
dicho a una incrédula que sus matrimonios civiles no son vinculantes en la 
eternidad, y por lo tanto que sus maridos e hijos no pueden ser asegurados 
en el más allá, no significa que esto sea cierto para todos los demás, 
especialmente para aquellos cuyos matrimonios se han solemnizado en 
templos santos por la autoridad correcta. “Y de hecho,” enseñó el élder 
Bruce R. McConkie, “no existe ninguna revelación, ni antigua ni moderna, 
que diga que no hay casamiento ni se da en casamiento en el cielo para los 
justos. Todo lo que las revelaciones establecen es que tal cosa está negada 
a los saduceos y otras personas mundanas y impías.” Tampoco constituye 
una justificación doctrinal para la idea de que ningún ser resucitado puede 

discursosud.com                                                     283 
 

https://discursosud.com/


casarse o que otros ritos del evangelio no puedan ser realizados por 
personas después de haber sido resucitadas. 

De Doctrina y Convenios 132 aprendemos que aquellos que “ni se casan ni 
se dan en casamiento” en la eternidad son los que eligen no entrar por la 
puerta estrecha y participar del nuevo y eterno pacto del matrimonio. 
Incluso las personas que califiquen de cualquier otra manera para las glorias 
del reino celestial, pero que rechacen las oportunidades para el matrimonio 
celestial, no podrán alcanzar el más alto grado de la gloria celestial 
(comparar D&C 131:1-4). Tales personas son “ángeles asignados en el cielo, 
los cuales son siervos ministradores, para ministrar a aquellos que son 
dignos de una gloria mucho más excelente, y un peso eterno de gloria.” 
Debido a que no cumplieron con la ley del Señor, “no pueden ser 
engrandecidos, sino que permanecen separados y solos, sin exaltación, en 
su condición salvada, por toda la eternidad; y de aquí en adelante no son 
dioses, sino ángeles de Dios por los siglos de los siglos” (D&C 132:16-17). Al 
comentar sobre el estatus de los ángeles, José dijo: “Los dioses tienen 
supremacía sobre los ángeles. Los ángeles permanecen siendo ángeles, 
[mientras] algunos son resucitados para llegar a ser dioses.” 

El Espíritu Santo de Promesa es el Espíritu Santo, el Espíritu Santo 
prometido a los fieles. El Espíritu Santo es un miembro de la Deidad con 
roles vitales e importantes en la salvación de los hijos de Dios. Él es un 
revelador, un testigo y un certificador, el medio por el cual se obtiene una 
convicción espiritual de la verdad. Él es un santificador, el medio por el cual 
la impureza y las escorias se queman fuera del alma humana como si fuera 
por fuego. Una de las funciones más altas que el Espíritu Santo cumple es la 
de ser un sellador, como el Espíritu Santo de Promesa. En esta capacidad, él 
examina el corazón, certifica que una persona está justificada ante Dios, y 
luego sella una exaltación sobre esa persona. Al comentar sobre Doctrina y 
Convenios 132:7 (respecto a que todos los contratos, pactos, etc., deben 
tener el sello del Espíritu Santo de Promesa), el élder McConkie observó: 
“Como ilustración, esto significa que el bautismo, la participación del 
sacramento, la administración a los enfermos, el matrimonio y cualquier 
pacto que el hombre haga con el Señor... deben ser realizados en justicia 
por y para personas que son dignas de recibir la bendición que esté 

discursosud.com                                                     284 
 

https://discursosud.com/


involucrada, de lo contrario, lo que sea hecho no tiene ningún efecto 
vinculante y sellador en la eternidad.” 

“Cuando el Espíritu Santo de Promesa coloca su sello ratificador sobre un 
bautismo, un matrimonio o cualquier pacto... el sello es una aprobación o 
ratificación condicional; es vinculante en la eternidad solo en caso de 
obediencia posterior a los términos y condiciones de cualquier pacto 
involucrado. 
Pero cuando el sello ratificador de aprobación se coloca sobre alguien cuya 
llamada y elección se hacen seguras—porque no hay más condiciones que 
cumplir por la persona obediente—este acto de ser sellado para la vida 
eterna es de tal importancia trascendental que por sí mismo se llama ser 
sellado por el Espíritu Santo de Promesa, lo que significa que, en este 
sentido culminante, ser sellado es lo mismo que tener la llamada y elección 
hechas seguras.” 

Como un tipo de seguimiento a las primeras preguntas, José recibió 
conocimientos adicionales sobre los requisitos que se les hicieron a los 
individuos en tiempos antiguos. Se le instruyó al patriarca Abraham que 
tomara a Agar, la sierva de Sara, como segunda esposa, como parte de 
cumplir las promesas hechas anteriormente al Padre de los Fieles de que su 
posteridad sería tan numerosa como las estrellas en los cielos o la arena de 
la orilla del mar (Génesis 13:14-16; 15:5; 22:17; Abraham 3:14). Así, la 
revelación moderna ayuda a aclarar considerablemente la historia del 
Antiguo Testamento (Génesis 16) y muestra que la decisión de tomar una 
esposa adicional fue una directiva inspirada por Dios y no simplemente una 
medida desesperada o ingeniosa por parte de Sara para asegurar la 
posteridad mortal para su esposo afligido. Se le dijo a José Smith que, 
debido a la perfecta obediencia de Abraham, se le concedió el privilegio de 
un incremento eterno. Luego el Señor le dijo a José: “Esta promesa también 
es vuestra, porque sois de Abraham, y la promesa fue hecha a Abraham” 
(D&C 132:31). Luego vino el mandamiento para José Smith, quien en 1836 
había recibido las llaves necesarias para convertirse en un padre moderno 
de los fieles (D&C 110:12): “Id, por lo tanto, y haced las obras de Abraham; 
entrad en mi ley, y seréis salvos” (D&C 132:32; comparar 124:58). 

discursosud.com                                                     285 
 

https://discursosud.com/


El Señor explicó además que Abraham, Isaac y Jacob alcanzaron la divinidad 
debido a su obediencia. Más específicamente, porque tomaron esposas 
adicionales solo en la medida en que esas esposas les fueron dadas por 
Dios, han entrado en su exaltación. David y Salomón también recibieron 
dirección a través de los administradores legales de su tiempo para tomar 
esposas adicionales, y disfrutaron de la aprobación del cielo mientras 
permanecieron dentro de los límites que el Señor había establecido. Sin 
embargo, cuando se salieron de esos límites y comenzaron a adquirir 
esposas y concubinas por razones egoístas o lujuriosas (por ejemplo, David 
en el caso de Betsabé, 2 Samuel 11; Salomón al tomar “mujeres extrañas” 
como esposas que “desviaron su corazón de las cosas de la justicia”, 1 
Reyes 11), ofendieron a Dios y perdieron las recompensas eternas que 
podrían haber sido suyas. Jacob, hijo de Lehi en el Libro de Mormón, 
advirtió a su pueblo: “He aquí, David y Salomón verdaderamente tuvieron 
muchas esposas y concubinas, lo cual fue abominable ante mí, dice el 
Señor” (Jacob 2:24). 

Cuando ambos pasajes escriturales (Jacob 2 y D&C 132) se leen juntos, 
queda claro que el Señor estaba condenando—sin lugar a dudas—los 
matrimonios plurales no autorizados y no el principio de la pluralidad de 
esposas en sí. Más adelante en Jacob 2, llegó la palabra del Señor: “Porque 
si yo quiero, dice el Señor de los Ejércitos, levantar descendencia para mí, 
mandaré a mi pueblo; de lo contrario, ellos escucharán estas cosas” (Jacob 
2:30). La instrucción del Señor para los Santos de nuestros días también es 
“id... y haced las obras de Abraham” (D&C 132:32), no a través de la 
práctica del matrimonio plural—porque tal práctica ha sido discontinuada 
por mandamiento divino—sino entrando en templos santos y participando 
en el nuevo y eterno pacto del matrimonio. 

Pregunta 3. Doctrina y Convenios 132:41 sugiere la tercera pregunta que 
José Smith parece haber hecho al Señor. En esencia, la pregunta del Profeta 
fue: “¿Por qué tales relaciones polígamas no eran violaciones de la ley de 
castidad? ¿Por qué no se consideraba adulterio?” La respuesta del Señor 
fue simple y directa, aunque considerable espacio se dedica a este tema en 
la revelación: cualquier acción inspirada, autorizada o mandada por Dios es 
moral y buena. Más específicamente, los matrimonios aprobados por el 
Todopoderoso son reconocidos y reconocidos como sagrados. José escribió 

discursosud.com                                                     286 
 

https://discursosud.com/


en 1839: “¡Cuánto más dignos y nobles son los pensamientos de Dios, que 
las vanas imaginaciones del corazón humano!” Doctrina y Convenios 132:36 
arroja luz sobre el principio de que todo lo que Dios requiere es correcto: 
“A Abraham se le mandó ofrecer a su hijo Isaac; sin embargo, estaba 
escrito: No matarás. Abraham, sin embargo, no se negó, y se le contó como 
justicia.” 

En una carta escrita en 1842 a Nancy Rigdon, hija de Sidney, José buscó 
explicar (aunque en un lenguaje velado) la idoneidad del matrimonio plural 
cuando es sancionado por Dios: “La felicidad es el objeto y el diseño de 
nuestra existencia, y será el fin de la misma si seguimos el camino que nos 
lleva hacia ella; y este camino es la virtud, la rectitud, la fidelidad, la 
santidad y el cumplimiento de todos los mandamientos de Dios. Pero no 
podemos cumplir todos los mandamientos sin antes conocerlos, y no 
podemos esperar conocerlos todos, o más de lo que ahora sabemos, a 
menos que cumplamos con los que ya hemos recibido. Lo que es incorrecto 
en una circunstancia, puede ser y a menudo es, correcto en otra. Dios dijo 
no matarás—en otro momento dijo que debías destruir por completo. Este 
es el principio en el que se conduce el gobierno del cielo—por revelación 
adaptada a las circunstancias en las que se encuentran los hijos del reino. 
Todo lo que Dios requiere es correcto, sin importar lo que sea, aunque no 
veamos la razón de ello hasta mucho después de que los eventos sucedan. 
Si buscamos primero el reino de Dios, todas las cosas buenas nos serán 
añadidas.” 

Preguntas que surgen 

El matrimonio plural es un tema difícil, incluso para el creyente más 
comprometido. Plantea una serie de preguntas, tales como las siguientes: 

1. ¿Por qué José Smith instituyó esta práctica? Se han sugerido las 
siguientes razones para que José Smith instituyera la práctica del 
matrimonio plural: (1) Fue mandado por Dios a hacerlo; (2) la práctica fue 
instituida como parte de la “restitución de todas las cosas” (Hechos 3:21); 
(3) la práctica debía servir como una prueba significativa para la fe de 
muchos de los Santos; (4) la práctica era para proporcionar un medio para 
multiplicar y llenar la tierra; y (5) la práctica debía proporcionar la 
oportunidad para que más de una mujer digna fuera sellada a un hombre 

discursosud.com                                                     287 
 

https://discursosud.com/


justo en el nuevo y eterno pacto del matrimonio. De hecho, uno no puede 
comenzar a entender esta práctica a menos que se dé cuenta de que, una 
vez que el Profeta José Smith fue capaz de vislumbrar el significado de 
temas como los poderes de sellado, el matrimonio celestial y las familias 
eternas, el esfuerzo por hacer estas bendiciones disponibles para tantos 
hijos e hijas de Dios como fuera posible se convirtió en una obligación 
urgente. ¿Por qué? Porque, como dijo el Profeta, “Aquellos que no cumplen 
ninguna ley eterna en esta vida o no hacen ningún contrato eterno son 
solitarios y aislados en el mundo eterno.” 

2. ¿Está prohibido el matrimonio plural en la Biblia? Existe un precedente 
escritural para el matrimonio plural en las vidas de hombres y mujeres 
nobles y fieles en el Antiguo Testamento. Por ejemplo, Abraham, Jacob y 
Moisés tomaron esposas adicionales (Génesis 16:1-11; 29:28; 30:4, 9, 26; 
Éxodo 2:21; Números 12:1), y no hay indicios de que Dios desaprobara sus 
acciones. Dios sí condenó la relación no autorizada del rey David con 
Betsabé (2 Samuel 11-12) y los matrimonios del rey Salomón con mujeres 
extranjeras que apartaron su corazón del culto a Jehová (1 Reyes 11). 
Además, la evidencia sugiere que se realizaron matrimonios plurales 
autorizados en los días de Jesús.24 

3. ¿Estaban todos los hogares Santos de los Últimos Días involucrados en 
esta práctica? No. Los únicos miembros de la Iglesia autorizados a entrar en 
este orden de matrimonio eran aquellos que lo hacían bajo la dirección de 
las autoridades presidenciales de la Iglesia. El élder Orson Pratt, uno de los 
primeros apóstoles Santos de los Últimos Días que inicialmente se oponía al 
principio, dijo más tarde: “¿Cómo deben llevarse a cabo estas cosas? ¿Se 
deben dejar al azar? ¿Está cada siervo de Dios en libertad de ir de aquí para 
allá, buscando a las hijas de los hombres como esposas para sí mismo, sin 
ninguna restricción, ley o condición? No. Encontramos que estas cosas 
estaban restringidas en tiempos antiguos. ¿No recuerdan las circunstancias 
de la llegada del profeta Natán a David? Él vino para reprenderlo por cierta 
desobediencia... Natán el profeta, en relación con David, fue el hombre que 
tenía las llaves respecto a este asunto en los días antiguos [ver D&C 
132:39]; y estaba gobernado por las leyes más estrictas. 

discursosud.com                                                     288 
 

https://discursosud.com/


“Así que en estos últimos días... hay un solo hombre en todo el mundo, al 
mismo tiempo, que puede tener las llaves de este asunto, pero un solo 
hombre tiene el poder de girar la llave para consultar al Señor, y decir si yo, 
o estos mis hermanos, o cualquiera de los demás de esta congregación, o 
los Santos en toda la faz de la tierra, podemos recibir esta bendición de 
Abraham. Él tiene las llaves de estos asuntos ahora, al igual que Natán, en 
su día.” 

4. ¿Por qué algunas de las mujeres a las que se les pidió convertirse en 
esposas plurales eran tan jóvenes? Es tentador para nosotros, en el siglo 
XXI, aplicar las costumbres y estándares actuales a tiempos anteriores, y 
juzgar el comportamiento de épocas pasadas por lo que hoy se considera 
apropiado o no. En el siglo XIX no era raro que las mujeres se casaran 
siendo adolescentes jóvenes. Debemos tener en cuenta que este era un 
tiempo antes de la existencia del fenómeno sociológico que conocemos 
como adolescencia. Al escribir específicamente sobre la propuesta de 
matrimonio de José Smith a Helen Mar Kimball, de catorce años, el 
historiador de los Santos de los Últimos Días J. Spencer Fluhman explicó que 
“las mujeres del siglo XIX se casaban en promedio más jóvenes que hoy; los 
entendimientos legales tempranos estadounidenses sobre el matrimonio 
juvenil pueden desconcertar a los lectores modernos. Tomando prestado 
de las tradiciones del derecho común inglés, la ley estadounidense en la 
década de 1840 fijó la edad legal para el matrimonio en doce años para las 
mujeres y catorce para los hombres. De manera similar, las leyes de edad 
de consentimiento previas a la Guerra Civil establecían un estándar bajo: no 
fue sino hasta la década de 1880 cuando los estados comenzaron a 
aumentar la edad de consentimiento femenino de diez o doce a dieciséis 
años. En las comunidades rurales donde las mujeres en edad de casarse 
podían ser escasas, la edad para el matrimonio podía ser mucho más baja 
que las convenciones modernas—por ejemplo, Martin Harris se casó con su 
esposa Lucy en 1808 cuando ella tenía quince años.” 

5. ¿Es cierto que José Smith se casó con varias mujeres que ya estaban 
casadas? Es importante saber que durante esta época “los Santos de los 
Últimos Días distinguían entre sellamientos para el tiempo y la eternidad y 
sellamientos solo para la eternidad. Los sellamientos para el tiempo y la 
eternidad incluían compromisos y relaciones durante esta vida, 

discursosud.com                                                     289 
 

https://discursosud.com/


generalmente con la posibilidad de relaciones sexuales. Los sellamientos 
solo para la eternidad indicaban relaciones solo en la próxima vida. 

La evidencia indica que José Smith participó en ambos tipos de 
sellamientos... Algunas de las mujeres que fueron selladas a José Smith 
testificaron que sus matrimonios eran para el tiempo y la eternidad, 
mientras que otras indicaron que sus relaciones eran solo para la 
eternidad...” 

“Existen varias explicaciones posibles para esta práctica. Estos sellamientos 
pueden haber proporcionado una manera de crear un vínculo eterno entre 
la familia de José y otras familias dentro de la Iglesia. Estos lazos se 
extendían tanto verticalmente, de padres a hijos, como horizontalmente, de 
una familia a otra. Hoy en día, tales lazos eternos se logran a través de los 
matrimonios en el templo de individuos que también están sellados a sus 
propias familias de nacimiento, vinculando de esta manera a las familias 
entre sí. Los sellamientos de José Smith con mujeres ya casadas pueden 
haber sido una versión temprana de vincular una familia con otra. En 
Nauvoo, la mayoría, si no todas, de las primeras esposas parecían seguir 
viviendo en el mismo hogar con sus maridos durante la vida de José, y las 
quejas sobre estos sellamientos con José Smith prácticamente no existen en 
el registro documental... 
Varias de estas mujeres estaban casadas con no mormones o exmormones, 
y más de una de ellas expresó más tarde descontento en sus matrimonios 
actuales. Viviendo en una época cuando el divorcio era difícil de obtener, 
estas mujeres podrían haber creído que un sellamiento con José Smith les 
otorgaría bendiciones que no recibirían de otro modo en la próxima vida.” 

6. ¿Cómo se sentían las mujeres Santos de los Últimos Días en el siglo XIX 
sobre la práctica? Por supuesto, hubo mujeres que eligieron no entrar en la 
práctica, o que, habiéndola aceptado, decidieron dejar el matrimonio.25 Sin 
embargo, en su mayoría, las mujeres que buscaron guía divina y un 
testimonio de la veracidad del principio recibieron un testimonio 
confirmatorio de que la práctica era aprobada por Dios. Décadas después 
de que se introdujera el principio y frente a una campaña nacional contra la 
poligamia, las mujeres Santos de los Últimos Días sorprendieron a sus 
hermanas del este (quienes habían asociado el matrimonio plural con la 

discursosud.com                                                     290 
 

https://discursosud.com/


opresión de las mujeres) al demostrar públicamente a favor de su derecho a 
vivir el matrimonio plural como un principio religioso. Por ejemplo, en 
enero de 1870 miles de mujeres se reunieron en el Tabernáculo de Salt 
Lake en lo que llamaron la “Gran Reunión de Indignación”; estas mujeres se 
reunieron para manifestar su indignación y protestar contra las leyes contra 
la poligamia. 

7. ¿Cuánto tiempo continuó la práctica del matrimonio plural? ¿Por qué 
cesó? La oposición pública en los Estados Unidos a la práctica del 
matrimonio plural creció durante el último cuarto del siglo XIX. Varios 
oficiales de la Iglesia fueron encarcelados, y el gobierno amenazó con 
confiscar la propiedad de la Iglesia, incluidos los templos. A raíz de las leyes 
opresivas, el presidente Wilford Woodruff, presidente de la Iglesia desde 
1887 hasta 1898, después de buscar revelación del Señor, emitió lo que ha 
llegado a ser conocido como el Manifiesto. Este documento pedía la 
discontinuación del matrimonio plural, y una asamblea constitutiva de los 
Santos de los Últimos Días en conferencia general lo aceptó en octubre de 
1890. El Manifiesto provocó un cambio notable en las actitudes públicas 
hacia la Iglesia, y para 1896, Utah obtuvo la condición de estado. Algunas 
personas continuaron con la práctica hasta que se emitió un segundo 
manifiesto (1904). 

8. ¿Qué pasa con aquellos que, desde el inicio del siglo XX y hasta el día de 
hoy, siguen practicando y defendiendo el matrimonio plural? El presidente 
Gordon B. Hinckley explicó: “Deseo declarar categóricamente que esta 
Iglesia no tiene absolutamente nada que ver con aquellos que practican la 
poligamia. Ellos no son miembros de esta Iglesia. La mayoría de ellos nunca 
han sido miembros. ... Si alguno de nuestros miembros es hallado 
practicando el matrimonio plural, será excomulgado, la pena más seria que 
la Iglesia puede imponer. ... Hace más de un siglo, Dios reveló claramente ... 
que la práctica del matrimonio plural debía ser descontinuada, lo que 
significa que ahora está en contra de la ley de Dios.” 

9. ¿Qué hace la Iglesia hoy para hacer responsables a aquellos que 
practican el matrimonio plural? 
Los Santos de los Últimos Días creen en “obedecer, honrar y sostener la ley” 
(Artículos de Fe 1:12). Aunque se oponen firmemente a la práctica del 

discursosud.com                                                     291 
 

https://discursosud.com/


matrimonio plural hoy en día, dejan a los magistrados locales la 
responsabilidad de hacer cumplir la ley civil. El presidente Hinckley dijo 
sobre aquellos que siguen practicando el matrimonio plural: “Están 
violando la ley civil. Saben que están violando la ley. Están sujetos a sus 
penas. La Iglesia, por supuesto, no tiene ninguna jurisdicción en este 
asunto.” 

10. ¿Cómo enfrentan los Santos de los Últimos Días modernos esta práctica 
del siglo XIX como parte de la historia de la Iglesia? ¿No sacude su fe? Solo 
puedo hablar por mí mismo. Al igual que con muchos otros aspectos del 
evangelio restaurado, aceptar el matrimonio plural es una cuestión de fe. 
Así como la Primera Visión debe ser aceptada por fe, una fe acompañada 
por un sólido testimonio del Espíritu, lo mismo ocurre con los otros eventos 
milagrosos y sobrenaturales de la Restauración—la aparición y traducción 
del Libro de Mormón, las ordenaciones bajo las manos de mensajeros 
celestiales, la visión concedida a los testigos del Libro de Mormón, la visión 
de las glorias (D&C 76) así como la visión del reino celestial (D&C 137), las 
apariciones del mismo Jesucristo, y la miríada de revelaciones y 
traducciones dadas al Profeta José Smith y sus sucesores. Todos estos son 
fundamentales para la creencia en la veracidad de las reclamaciones de La 
Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días. Pero son cuestiones 
de fe, e incluyen eventos que no presenciamos personalmente, pero de los 
cuales el Espíritu Santo del Dios Viviente ha testificado y afirmado a 
millones de Santos de los Últimos Días. Si no sé todos los detalles, si ahora 
no tengo en mi posesión todas las piezas del rompecabezas, puedo esperar 
y anticipar; puedo confiar y creer; puedo avanzar con fe. No lo hago 
ignorante o ingenuamente, porque, nuevamente, lo hago después de 
décadas de estudio y cientos de horas de búsqueda, reflexión y oración 
ferviente. Elijo ejercer fe en todo el asunto, “esperar por cosas que no se 
ven, las cuales son verdaderas” (Alma 32:21). 

Ni José Smith ni sus sucesores proféticos nos han pedido que creamos que 
son hombres perfectos; no creemos en la infalibilidad apostólica o 
profética. El presidente Gordon B. Hinckley dijo: “He trabajado con siete 
presidentes de esta Iglesia. He reconocido que todos han sido humanos. 
Pero nunca me ha preocupado esto. Tal vez hayan tenido algunas 
debilidades. Pero esto nunca me ha inquietado. Sé que el Dios del cielo ha 

discursosud.com                                                     292 
 

https://discursosud.com/


usado a hombres mortales a lo largo de la historia para cumplir Sus divinos 
propósitos.”31 En otra ocasión, el presidente Hinckley instó a los Santos 
que “mientras continuamos nuestra búsqueda de la verdad... busquemos 
fortaleza y bondad en lugar de debilidad y defectos en aquellos que 
hicieron una gran obra en su tiempo. Reconocemos que nuestros 
antepasados fueron humanos.” 

“Dudablemente cometieron errores... Solo hubo un hombre perfecto que 
alguna vez caminó por la tierra. El Señor ha usado a personas imperfectas 
en el proceso de construir Su sociedad perfecta. Si algunos de ellos 
tropiezan ocasionalmente, o si sus caracteres pudieron haber tenido 
algunos defectos de una u otra manera, lo asombroso es aún mayor que 
hayan logrado tanto.”32 

Conclusión 

Recordemos que el matrimonio plural es la excepción, un subconjunto de la 
doctrina y práctica más amplia—el matrimonio eterno. Como Santos de los 
Últimos Días, quizás no siempre nos tomemos el tiempo de reflexionar 
seriamente sobre lo que es un tesoro, una perla de gran precio, lo que se 
nos ha dado en la doctrina y práctica restauradas del matrimonio eterno. 
Consideremos esta declaración de un respetado líder cristiano, un punto de 
vista que sería generalmente aceptado por la mayoría de los pastores y 
teólogos cristianos, pero que estaría en desacuerdo con lo que sabemos 
como Santos de los Últimos Días: 

“La pregunta que más me hacen acerca del cielo es: ‘¿Estaré casado con la 
misma esposa en el cielo?’... 

‘El matrimonio y otros asuntos de esta vida a veces pueden entrometerse 
en cuestiones más importantes de preocupación eterna... Así que, si puedes 
permanecer soltero, hazlo. Concédele tu atención a las cosas del Señor, 
porque el matrimonio es solo una provisión temporal... 

‘Mientras que las parejas casadas son herederos juntos de la gracia de esta 
vida (comparar 1 Pedro 3:7), la institución del matrimonio está 
desapareciendo. Hay valores eternos más altos... 

discursosud.com                                                     293 
 

https://discursosud.com/


‘Pero, ¿qué de aquellos de nosotros que estamos felizmente casados, qué 
debemos pensar de esto? Amo a mi esposa. Ella es mi mejor amiga y mi 
compañera más querida en todos los aspectos de la vida. Si esos son tus 
pensamientos sobre tu esposa también, ¡no desesperes! Disfrutarás de una 
compañerismo eterno en el cielo que es más perfecto que cualquier 
relación terrenal. La diferencia es que tendrás una relación tan perfecta con 
cada otra persona en el cielo también. Si tener una relación tan profunda 
con tu esposa aquí es tan maravilloso, ¡imagina lo glorioso que será 
disfrutar de una relación perfecta con cada ser humano en todo el vasto 
cielo—¡por siempre!’” 

José Smith puso todas las cosas en la perspectiva correcta. Nos ayudó a ver 
que algunas cosas realmente importan más que otras, que la vida familiar, 
las asociaciones familiares y el amor familiar importan más que la fama y la 
fortuna, más que el reconocimiento intelectual, más que la adquisición de 
los bienes de este mundo. El élder Parley P. Pratt escribió: “Fue en este 
momento [en Filadelfia en 1839-40] cuando recibí de [José Smith] la 
primera idea sobre la organización familiar eterna, y la unión eterna de los 
sexos en esas relaciones tan entrañables que solo los más intelectuales, los 
refinados y los puros de corazón saben apreciar, y que están en la base 
misma de todo lo que merece ser llamado felicidad. 

“Hasta entonces, había aprendido a estimar los afectos y simpatías 
familiares como pertenecientes únicamente a este estado transitorio, como 
algo de lo que el corazón debe ser completamente despojado para poder 
estar preparado para su estado celestial. 

Fue José Smith quien me enseñó a valorar las relaciones entrañables de 
padre y madre, esposo y esposa; de hermano y hermana, hijo e hija. 

“Fue de él que aprendí que la esposa de mi pecho podría ser asegurada a mí 
por tiempo y toda la eternidad; y que las simpatías y afecciones refinadas 
que nos unían provenían de la fuente del amor divino eterno. Fue de él que 
aprendí que podríamos cultivar estos afectos, y crecer y aumentar en los 
mismos por toda la eternidad...” 

Más recientemente, el presidente Russell M. Nelson escribió: “Pero, ¿qué 
pasa con los muchos miembros maduros de la Iglesia que no están casados? 

discursosud.com                                                     294 
 

https://discursosud.com/


A causa de ninguna falla de su parte, enfrentan las pruebas de la vida solos. 
Que todos seamos recordados de que, a la manera y tiempo del Señor, 
ninguna bendición será retenida de Sus fieles Santos. El Señor juzgará y 
recompensará a cada individuo según el deseo sincero, así como la acción.” 

Hace años, estaba sentado en mi oficina en la Universidad Brigham Young 
cuando alguien llamó a mi puerta. Era un miembro muy devoto de otra fe 
con quien había desarrollado una relación cordial. Charlaron por un 
momento, y él dijo, esencialmente, “Bob, he estado pensando bastante 
sobre algunas de nuestras conversaciones, y para ser honesto contigo, hay 
un asunto con el que me siento particularmente incómodo—tu enseñanza 
sobre los templos, sobre el matrimonio y la familia en la vida venidera. 
Simplemente no lo veo en las escrituras. No entiendo por qué es 
necesario.” 

Yo respondí: “Déjame hacerte esta pregunta. ¿Amas a tu esposa?” 

Él respondió, “Claro que amo a mi esposa. Lo sabes. Estoy loco por ella, ¡y 
por alguna extraña razón ella parece sentir lo mismo por mí!” 

Sonreí. “Bien, déjame llevar esto un poco más lejos. ¿Amas a tus hijos?” 

Él me miró con una expresión curiosa y dijo: “Sí, amo a mis hijos. Has 
estado en nuestra casa. Sabes lo que significan para mí, ¿verdad?” 

Asentí afirmativamente. “Entonces, ¿entiendo que realmente amas a tu 
familia? ¿Cuánto los amas?” 

Él dijo con voz muy seria: “Bob, además de mi amor por Dios y mi Salvador, 
amo a mi familia más que a cualquier cosa en este mundo.” 

Lo miré por un momento. Aquí estaba un hombre maravilloso, temeroso de 
Dios, afirmador de Cristo, profundamente enfocado en las cosas que 
realmente importan. Le pregunté si estaría dispuesto a poner en suspenso 
lo que le habían enseñado toda su vida en la iglesia, solo por un minuto o 
dos. Le pedí si podría ser simplemente un buscador espiritualmente 
dispuesto a la verdad religiosa. 

Se rió. “Lo que sea que te haga feliz.” 

discursosud.com                                                     295 
 

https://discursosud.com/


Lo miré profundamente a los ojos. “Realmente crees que tú y tu familia 
estarán juntos en el cielo, ¿verdad?” 

Él me miró de vuelta mientras las lágrimas llenaban sus ojos y respondió: 
“Sí, lo creo.” 

Entonces dije, “Todo lo que los Santos de los Últimos Días hacen en los 
templos es formalizar e institucionalizar lo que tú sabes en lo más profundo 
de tu corazón que es cierto. ¿Entiendes lo que quiero decir?” 

Él asintió. 

Uno solo tiene que asistir a algunos funerales cristianos y escuchar 
atentamente lo que el pastor o sacerdote dice como consuelo a los afligidos 
para comprender la profunda verdad de que los matrimonios eternos y las 
familias para siempre son una doctrina que yace profundamente en el 
hueso mismo de nuestra existencia y aún más profundamente en nuestras 
almas. ¿Cuántas veces escuchamos a aquellos de otras fes ofrecer un dulce 
consuelo con palabras como: “Tú y tu dulce esposo estarán juntos de nuevo 
algún día” o “Descansa seguro que, porque Jesucristo resucitó de entre los 
muertos, tú y tu amado hijo vivirán juntos nuevamente como una familia”? 
Es mucho, mucho más que solo un pensamiento deseado; es el tipo de 
pensamiento que sale naturalmente de los labios de los líderes religiosos 
porque tales nociones nacen naturalmente del corazón humano. 

El presidente Russell M. Nelson afirmó que “mientras la salvación es un 
asunto individual, la exaltación es un asunto familiar. Solo aquellos que 
están casados en el templo y cuyo matrimonio está sellado por el Espíritu 
Santo de Promesa continuarán como esposos después de la muerte y 
recibirán el más alto grado de gloria celestial, o exaltación. ... El más noble 
anhelo del corazón humano es por un matrimonio que pueda perdurar más 
allá de la muerte. La fidelidad a un matrimonio en el templo lo permite. 
Permite que las familias estén juntas para siempre.” 

Dios es nuestro Padre, Jesucristo es nuestro Señor y Salvador, y ellos son el 
objeto de nuestra adoración. Nos dedicamos a Su obra y nos esforzamos, 
por el poder del Espíritu Santo, para crecer en gracias espirituales y 
atributos divinos, para que algún día podamos calificar para estar con Ellos 

discursosud.com                                                     296 
 

https://discursosud.com/


y, al menos en algún grado, ser como Ellos (1 Juan 3:1-3). De hecho, la obra 
y la gloria del Padre y del Hijo es lograr la inmortalidad y la vida eterna de 
los hijos de Dios (Moisés 1:39). Esa vida eterna está destinada a incluir, 
como una dimensión vital y sagrada del mundo por venir, la unión, el 
cumplimiento y la alegría que desarrollamos y con la que somos dotados al 
vivir la ley del matrimonio eterno. 

“El hogar debe ocupar su lugar preeminente en nuestra forma de vida,” 
advirtió el presidente Thomas S. Monson, “porque es la única base posible 
sobre la cual una sociedad de seres humanos responsables ha encontrado 
que es práctico construir para el futuro y mantener los valores que aprecian 
en el presente.” El primer consejero del presidente Monson, el presidente 
Henry B. Eyring, también aconsejó a los Santos: “Podemos entender por 
qué nuestro Padre Celestial nos manda reverenciar la vida y considerar los 
poderes que la producen como sagrados. Si no tenemos esos sentimientos 
en esta vida, ¿cómo podría nuestro Padre dárnoslos en las eternidades? La 
vida familiar aquí es el aula en la que nos preparamos para la vida familiar 
allá. Y darnos la oportunidad de tener vida familiar allá fue y es el propósito 
de la creación.” Y ciertamente, el cielo nunca podría ser cielo sin nuestra 
familia. 

 

  

discursosud.com                                                     297 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 18 
La Vida más allá de la Tumba 

 

 

Nauvoo, Illinois, 1843-1844. Mientras que algunos elementos de la doctrina 
de los Santos de los Últimos Días sobre la muerte y la vida después de la 
muerte fueron revelados línea por línea, un insight aquí y un principio allí, 
fue en Nauvoo, durante un tiempo de relativa paz, cuando el Profeta 
comenzó a desvelar con sorprendente detalle la última pieza del 
rompecabezas de la existencia eterna del hombre y la respuesta a preguntas 
tan antiguas como “Si un hombre muere, ¿vivirá de nuevo?” (Job 14:14). ¿A 
dónde vamos cuando morimos y qué hacemos? Muchas de las respuestas a 
tales preguntas vinieron durante el periodo de Nauvoo, especialmente en 
los comentarios del Profeta José en los servicios funerarios de hombres 
como Ephraim Marks (9 de abril de 1842), Lorenzo Parties (16 de abril de 
1843), el juez Elias Higbee (13 de agosto de 1843), James Adams (9 de 
octubre de 1843) y King Follett (7 de abril de 1844). 

Nada es más sobrio que la muerte. Es un tema que la mayoría de nosotros 
prefiere evitar. Nos sentimos incómodos al tener que enfrentarnos a 
nuestra propia mortalidad—podemos estar ansiosos por las glorias que nos 
esperan después de la resurrección, pero extremadamente nerviosos por lo 
que se necesita para llegar allí. ¿Por qué tememos a la muerte? Para 
algunos de nosotros, es por nuestra ignorancia de lo desconocido, la 
ansiedad asociada con ir a un lugar que no entendemos. Otros se 
preocupan por los asuntos terrenales que quedaron sin resolver. Incluso los 
fieles dudan en soltar, en rendirse a los poderes de la eternidad y liberar su 
agarre sobre la mortalidad y sobre aquellos a quienes aman. Seguramente 
un Dios que tiene poder sobre todas las cosas, incluso sobre la muerte, 
sería lo suficientemente misericordioso con sus hijos como para revelar la 
verdad suficiente para prepararnos y consolarnos sobre lo que nos aguarda. 
Y así lo ha hecho. 

discursosud.com                                                     298 
 

https://discursosud.com/


José Smith aprendió muy temprano en su ministerio sobre la vida más allá 
de la tumba. Como discutimos en el capítulo 2, Dios el Padre Eterno y su 
Hijo Jesucristo se aparecieron al joven profeta en el Bosque Sagrado en la 
primavera de 1820. La misma presencia de esos dos seres santos atestiguó 
la realidad de la vida más allá. Mensajeros celestiales del Antiguo y Nuevo 
Testamento enviados para otorgar conocimiento, llaves y poderes 
testificaron a los Santos de los Últimos Días que la muerte no es el fin. 
“Todos los hombres saben que deben morir”, explicó José a los Santos de 
los Últimos Días en Nauvoo. “Y es importante que comprendamos las 
razones y causas de nuestra exposición a las vicisitudes de la vida y de la 
muerte, y los diseños y propósitos de Dios al venir al mundo, nuestros 
sufrimientos aquí y nuestra partida de aquí. ... Es razonable suponer que 
Dios revelaría algo al respecto, y es un tema que deberíamos estudiar más 
que cualquier otro.” José Smith mismo dio a conocer los principios básicos 
sobre la vida después de la muerte, y más conocimiento y comprensión de 
este tema tan misterioso continuaron llegando, línea por línea, a través de 
aquellos que fueron sus sucesores apostólicos y proféticos. 

Enfrentando lo inevitable 

Nada es más común en esta vida que la muerte; es el destino común de 
todos los que vienen a esta vida dejarla. Todos nacemos como infantes 
indefensos, y todos partimos de esta esfera igualmente indefensos ante la 
muerte. El presidente Thomas S. Monson preguntó: “¿Qué ser mortal, 
enfrentado con la pérdida de un ser querido o, de hecho, estando él mismo 
o ella misma en el umbral de la eternidad, no ha reflexionado más allá del 
velo que separa lo visible de lo invisible?” En otra ocasión, declaró: “Con 
frecuencia la muerte llega como una intrusa. Es un enemigo que aparece 
repentinamente en medio del banquete de la vida, apagando sus luces y su 
alegría... La muerte pone su pesada mano sobre los que nos son queridos y, 
a veces, nos deja desconcertados y preguntándonos. En ciertas situaciones, 
como en un gran sufrimiento o enfermedad, la muerte llega como un ángel 
de misericordia. Pero la mayor parte del tiempo, la pensamos como el 
enemigo de la felicidad humana.” 

Incluso entre aquellos que leen bajo la lámpara del entendimiento del 
evangelio, la muerte se ve frecuentemente con temor y temblor. Wilford 

discursosud.com                                                     299 
 

https://discursosud.com/


Woodruff “se refirió a una frase de José Smith, que lo escuchó decir (de 
esta manera), que si la gente supiera lo que hay detrás del velo, tratarían 
por todos los medios de... llegar allí. Pero el Señor, en su sabiduría, había 
implantado el temor a la muerte en cada persona para que se aferraran a la 
vida y así cumplieran los designios de su Creador.” 

Y ese temor a la muerte hace que tales despedidas sean particularmente 
dolorosas. “Independientemente de la edad,” explicó el presidente Russell 
M. Nelson, “lamentamos por los que amamos y hemos perdido. El lamento 
es una de las expresiones más profundas de amor puro... Además, no 
podemos apreciar completamente las alegres reuniones en el futuro sin las 
separaciones llorosas ahora. La única manera de quitar el dolor de la 
muerte es quitar el amor de la vida.” 

Hablando estrictamente, no hay muerte ni muertos. Cuando las personas 
mueren, no dejan de ser; simplemente dejan de estar en este mundo. La 
vida continúa. La muerte es una transición, un cambio de asignación, una 
transferencia a otro reino. Cuando morimos, nuestro espíritu sigue viendo, 
actuando, sintiendo y asociándose; es solo el cuerpo físico el que se vuelve 
inactivo y sin vida por una temporada. Y así es que usamos el término 
muerte para describir lo que parece ser desde nuestra perspectiva limitada. 
Sin embargo, desde una perspectiva eterna, solo hay vida. 

A menudo hablamos de la muerte prematura de una persona. 
Generalmente, nos referimos a que es prematura para nosotros, los que 
quedamos atrás. Aunque es cierto que los individuos pueden acelerar su 
muerte y así acortar su día de prueba, para los fieles no hay nada 
prematuro en la muerte. El presidente Joseph Fielding Smith, sobrino 
bisnieto de José el Vidente, declaró en el funeral del élder Richard L. Evans: 
“Puedo decir, para el consuelo de los que lloran y para el consuelo y la guía 
de todos nosotros, que ningún hombre justo es tomado antes de su tiempo. 
En el caso de los santos fieles, simplemente son transferidos a otros campos 
de labor. La obra del Señor continúa en esta vida, en el mundo de los 
espíritus y en los reinos de gloria donde los hombres van después de su 
resurrección.” 

Verdaderamente, la muerte pasa sobre todos los mortales “para cumplir el 
plan misericordioso del gran Creador” (2 Nefi 9:6). La muerte es 

discursosud.com                                                     300 
 

https://discursosud.com/


misericordiosa en el sentido de que nos libera de los trabajos y las agonías 
de esta vida. “Cuando los hombres están preparados,” observó el Profeta, 
“es mejor que se vayan de aquí.” La muerte también es misericordiosa 
porque nos abre a una nueva fase de la vida, un tiempo en el que las 
restricciones de este cuerpo mortal desaparecen y la mente o el espíritu 
pueden elevarse. “¿Cómo sabemos,” preguntó el élder Orson Pratt, 
“cuando este espíritu se libera de este tabernáculo mortal, que todos 
[nuestros] sentidos no se ampliarán enormemente? ... Creo que seremos 
liberados, en el próximo mundo, en gran medida, de estos métodos 
limitados y contraídos de pensar. En lugar de pensar en un solo canal, y 
seguir un cierto curso de razonamiento para encontrar una verdad 
determinada, el conocimiento fluirá desde todas las direcciones... 
informando al espíritu y dando comprensión sobre diez mil cosas a la vez; y 
la mente será capaz de recibir y retener todo.” 

Perder a miembros de la familia por muerte es particularmente doloroso, y 
los de la casa de la fe no están exentos de tales sentimientos. “Viviréis 
juntos en amor, de tal manera que lloraréis por la pérdida de los que 
mueren” (D&C 42:45). Lloramos y anhelamos una reunificación, pero no 
lloramos como aquellos que no tienen esperanza (1 Tesalonicenses 4:13), 
porque hacerlo sería expresar una falta de fe en los propósitos y el plan de 
Dios e ignorar la promesa de la reunión y restauración. Así, en el proceso 
del tiempo, seguimos adelante, buscando siempre ver las cosas como las ve 
Dios. “Preciosa es a los ojos del Señor, declara la palabra revelada, la 
muerte de sus santos” (Salmo 116:15). Tenemos la seguridad de la 
revelación moderna de que “los que mueren descansarán de todos sus 
trabajos, y sus obras los seguirán; y recibirán una corona en las moradas de 
mi Padre, que he preparado para ellos” (D&C 59:2). 

El ciclo de la vida continúa eternamente. Si no hubiera muerte, no habría 
vida. Si no hubiera muerte, el crecimiento, desarrollo y expansión que nos 
esperan estarían siempre retenidos de nosotros. Hay propósito en la vida, y 
también en la muerte. Él que lo sabe todo sabe lo que es mejor para 
nosotros y orquesta los eventos de nuestra existencia. 

 

 

discursosud.com                                                     301 
 

https://discursosud.com/


Un mundo postmortal 

Los profetas modernos atestiguan que la transición del tiempo a la 
eternidad es inmediata. Al respirar nuestro último aliento, nuestro espíritu 
deja el cuerpo y pasa directamente al mundo espiritual postmortal. José 
Smith enseñó: “Los espíritus de los justos son exaltados a una obra mayor y 
más gloriosa; por lo tanto, son bendecidos al partir de aquí. Envueltos en 
fuego llameante, no están lejos de nosotros, y conocen y entienden 
nuestros pensamientos, sentimientos y emociones, y a menudo se duelen 
de ello.” “¿Está el mundo espiritual aquí?” preguntó el presidente Brigham 
Young. “No está más allá del sol, sino que está en esta tierra que fue 
organizada para las personas que han vivido y que viven y vivirán en ella.” El 
élder Parley P. Pratt explicó de manera similar que el mundo espiritual 
“está aquí, en el mismo planeta donde nacimos.” 

En el momento de la entrada al mundo espiritual, el individuo experimenta 
lo que el presidente Joseph F. Smith, sobrino de José, llamó un “juicio 
parcial.” Él o ella va a paraíso o a infierno o tinieblas exteriores (ver también 
1 Nefi 15:29; 2 Nefi 9:12). El paraíso es la morada de los fieles, un estado de 
felicidad, “un estado de descanso, un estado de paz, donde descansarán de 
todos sus trabajos y de toda su preocupación, y tristeza” (Alma 40:12). El 
paraíso es un lugar donde los espíritus “se expanden en sabiduría, donde 
tienen descanso de todos sus problemas, y donde la preocupación y la 
tristeza no los molestan.” Por otro lado, los espíritus de los impíos “serán 
echados fuera a las tinieblas exteriores; allí habrá llanto, lamento y crujir de 
dientes, y esto por su propia iniquidad, siendo cautivos por la voluntad del 
diablo” (Alma 40:13). 

La revelación moderna también deja claro que todo el mundo espiritual, no 
solo la parte conocida como infierno o tinieblas exteriores, es, en cierto 
sentido, una prisión espiritual. Aunque existen divisiones de algún tipo 
entre los justos y los impíos, todos los espíritus postmortales están en un 
solo mundo, así como lo están en la carne. En el mundo espiritual 
postmortal, los desincorporados anhelan ser liberados de su presente 
condición; ven la ausencia de sus espíritus de sus cuerpos como una 
esclavitud (D&C 45:17; 138:50; ver también 138:15-18, 23). “Cuando 
nuestros espíritus dejen estos cuerpos, ¿serán felices?” preguntó el élder 

discursosud.com                                                     302 
 

https://discursosud.com/


Orson Pratt. “No perfectamente,” respondió. “¿Por qué? Porque el espíritu 
está ausente del cuerpo; no puede ser perfectamente feliz mientras una 
parte del hombre esté en la tierra... Serán felices, estarán tranquilos en el 
paraíso; pero aún así, estarán buscando una casa donde su espíritu pueda 
entrar y actuar como lo hacía antes.” 

El presidente Brigham Young preguntó: “¿Dónde están los espíritus de los 
impíos? Están en prisión. ¿Dónde están los espíritus de los justos, los 
profetas y los apóstoles? Están en prisión, hermanos; allí es donde están. 
Continuó: Sé que es una idea sorprendente decir que el Profeta y el 
perseguidor del Profeta van todos juntos a la prisión... pero aún no tienen 
sus cuerpos, por lo tanto, están en prisión.” El Profeta José enseñó: “Hades, 
el griego, o Sheol, el hebreo, estos dos significados significan un mundo de 
espíritus. Hades, Sheol, paraíso, espíritus en prisión, todos son lo mismo: es 
un mundo de espíritus.” Así, para que el apóstol Pedro declare que Jesús 
fue, después de su muerte mortal, a predicar a los “espíritus en prisión” (1 
Pedro 3:18-20)—y sabiendo por las escrituras modernas que el Maestro no 
ministró personalmente a los impíos (D&C 138:20-22, 29, 37)—concluimos 
que él predicó a los espíritus en prisión en el sentido de que “de entre los 
justos, organizó sus fuerzas y nombró mensajeros, revestidos con poder y 
autoridad, y los comisionó para ir y llevar la luz del evangelio a aquellos que 
estaban en tinieblas, incluso a todos los espíritus de los hombres” (D&C 
138:30). 

Era bastante común en el siglo XIX, y lo sigue siendo hoy, que la mayoría de 
los cristianos imaginen el infierno como un lugar al que van los individuos 
impíos y no redimidos después de su muerte y donde permanecerán en las 
llamas del infierno para siempre. En junio de 1843, José Smith ofreció una 
visión invaluable sobre este tema: “La gran miseria de los espíritus de los 
muertos en el mundo de los espíritus, donde van después de la muerte, es 
saber que no alcanzaron la gloria que otros disfrutan y que ellos mismos 
pudieron haber disfrutado, y son sus propios acusadores.” O, como lo 
expresó diez meses después, “Un hombre es su propio atormentador y su 
propio condenador. De ahí la expresión: Irán al lago que arde con fuego y 
azufre [ver Apocalipsis 21:8]. El tormento de la decepción en la mente del 
hombre es tan exquisito como un lago ardiendo con fuego y azufre. Digo, 
así es el tormento del hombre.” 

discursosud.com                                                     303 
 

https://discursosud.com/


Así como hay variaciones entre los justos en el paraíso, también debe haber 
diferencias entre los que están en el infierno. Están los muy impíos que, 
como explicó Alma, están sujetos a confrontación, sufrimiento y amarga 
penitencia. Hay otros—personas buenas en general—que no han disfrutado 
de las bendiciones de la plenitud del evangelio porque estas no estaban 
disponibles para ellos. Estos trabajan, crecen, aprenden y se desarrollan. 
Muchos de ellos abren sus corazones al mensaje del evangelio y son 
enseñados. Los profetas modernos han aclarado aún más que una vez que 
el mensaje del evangelio es entregado y aceptado por individuos en el 
mundo espiritual, y una vez que las ordenanzas apropiadas han sido 
realizadas por aquellos en la carne que actúan como representantes de los 
difuntos, “el Señor tiene administradores allí para liberarlos.” Es decir, una 
vez que una persona ha recibido el evangelio y sus ordenanzas salvíficas, se 
le permite cruzar ese abismo que separa el infierno del paraíso y después 
disfrutar de una dulce asociación con los fieles (Lucas 16:26; ver también 1 
Nefi 15:28-30). 

Cualquier número de factores puede afectar la capacidad de una persona 
para ver, sentir, oír y recibir la verdad. Algunos de esos factores nos afectan 
a todos, y algunos están más allá de nuestro control. A medida que nos 
acercamos al gran día milenario, la maldad se expandirá y la malignidad se 
multiplicará. El índice de contaminación moral aumentará, lo que hará cada 
vez más difícil permanecer indemne e ileso en la guerra contra el mal. “Es 
mi convicción,” testificó el élder Boyd K. Packer, “que esas influencias 
malignas algún día serán anuladas.” 

“En este espacio entre la muerte y la resurrección del cuerpo, las dos clases 
de almas permanecen, en felicidad o en miseria, hasta el tiempo que Dios 
ha señalado para que los muertos resuciten y sean reunidos tanto el 
espíritu como el cuerpo.” Y así, el mundo espiritual postmortal es una 
parada intermedia para toda la humanidad. Es un lugar de espera, de 
arrepentimiento y sufrimiento, de paz y descanso, y de instrucción y 
preparación. Aquellos que reciben y disfrutan de las bendiciones del 
evangelio (celestial), o al menos que reciben el testimonio de Jesús 
(terrestre), saldrán del mundo espiritual en el momento de la primera 
resurrección, o resurrección de los justos (D&C 76:51, 74, 82). Aquellos que 
sigan afirmando su propia voluntad y rechacen la oferta del Salvador de 

discursosud.com                                                     304 
 

https://discursosud.com/


iluminación y renovación permanecerán en el mundo espiritual hasta que 
terminen los mil años. Entonces, en esa segunda, o última resurrección, 
saldrán ya sea hacia una gloria celestial o hacia un reino sin gloria (como 
hijos de perdición—ver D&C 76:32, 88:24). 

“Este día... en el paraíso” 

En el Gólgota, Jesús colgó en la cruz entre dos ladrones. Uno de ellos “lo 
insultó, diciendo: Si tú eres el Cristo, sálvate a ti mismo y a nosotros. Pero el 
otro, respondiendo, lo reprendió, diciendo: ¿No temes a Dios, viendo que 
estás en la misma condena? Y nosotros, a la verdad, justamente; porque 
recibimos el pago de nuestros hechos, pero este hombre no ha hecho nada 
malo. Y dijo a Jesús: Señor, acuérdate de mí cuando vengas en tu reino. Y 
Jesús le dijo: De cierto te digo que hoy estarás conmigo en el paraíso” 
(Lucas 23:39-43). 

Como podríamos esperar, este pasaje ha dado lugar a una serie de 
interpretaciones, siendo quizás la más prevalente la creencia en una 
especie de arrepentimiento de última hora. Sin duda, es bueno 
arrepentirse, sin importar cuándo lo hagamos. Es decir, es mejor 
arrepentirse que permanecer en nuestros pecados. El Profeta José enseñó 
que “nunca hay un momento en que el espíritu sea demasiado viejo para 
acercarse a Dios. Todos están dentro del alcance de la misericordia 
perdonadora, que no han cometido el pecado imperdonable.” Por lo tanto, 
aunque nunca devaluaríamos el valor del arrepentimiento sincero—sin 
importar cuán tarde sea en la probación mortal de uno (Mateo 20:1-16)—
reconocemos la palabra divina que “el que se arrepiente y guarda los 
mandamientos del Señor será perdonado” (D&C 1:32). El Salvador afirmó: 
“No todo el que me diga: Señor, Señor, entrará en el reino de los cielos; 
sino el que hace la voluntad de mi Padre que está en los cielos” (Mateo 
7:21). 

Por otro lado, el Profeta José enseñó en una ocasión: “El infiel se aferra a 
cualquier salvavidas hasta que la muerte lo encara, y entonces su 
infidelidad se va, porque las realidades del mundo eterno descansan sobre 
él con gran poder; y cuando todo apoyo terrenal y sostén lo falla, entonces 
siente sensiblemente las verdades eternas de la inmortalidad del alma. 
Debemos tomar esto como una advertencia y no esperar hasta la cama de 

discursosud.com                                                     305 
 

https://discursosud.com/


muerte para arrepentirnos... Que esto sirva como advertencia para no 
procrastinar el arrepentimiento ni esperar hasta la cama de muerte, pues es 
la voluntad de Dios que el hombre se arrepienta y le sirva en salud, en la 
fuerza y el poder de su mente, para asegurar su bendición, y no esperar 
hasta que se le llame a morir.” 

Además, debemos profundizar un poco más en este asunto para entender 
lo que realmente dijo el Salvador en esta ocasión. ¿Realmente prometió el 
Maestro al ladrón en la cruz que, en el momento de su muerte, entraría en 
el paraíso, la morada de los justos? ¿Se pasarían por alto todos sus 
pecados? José Smith declaró: “Diré algo sobre los espíritus en prisión. Se ha 
dicho mucho por los divinos modernos sobre las palabras de Jesús (cuando 
estaba en la cruz) al ladrón, diciendo: 'Este día estarás conmigo en el 
paraíso.' Los traductores de la versión de King James lo interpretaron como 
paraíso. Pero ¿qué es el paraíso? Es una palabra moderna; no responde en 
absoluto a la palabra original que Jesús usó. Encuentra el original de la 
palabra paraíso. Podrías tan fácilmente encontrar una aguja en un pajar. 
Aquí hay una oportunidad para el debate, sabios hombres. No hay nada en 
la palabra original en griego de la que se tomó esto que signifique paraíso; 
pero era—‘Este día estarás conmigo en el mundo de los espíritus.’” 

Josiah Quincy, un hombre que más tarde se convirtió en el alcalde de 
Boston, visitó al Profeta José Smith en Nauvoo y escribió sobre una ocasión 
en la que José habló sobre la necesidad del bautismo para la salvación. Un 
ministro en la audiencia discutió lo siguiente con el Profeta: 

Ministro: ¡Alto! ¿Qué dices al caso del ladrón arrepentido? 

Profeta: ¿Qué quieres decir con eso? 

Ministro: Sabes que nuestro Salvador le dijo al ladrón: “Este día estarás 
conmigo en el paraíso”, lo que demuestra que no pudo haber sido 
bautizado antes de su admisión. 

Profeta: ¿Cómo sabes que no fue bautizado antes de convertirse en ladrón? 

Ante esta respuesta, una especie de risa, provocada por un golpe 
inesperado, recorrió la audiencia; pero esta demostración de simpatía fue 
reprendida por una mirada severa de Smith, quien continuó diciendo: “Pero 

discursosud.com                                                     306 
 

https://discursosud.com/


esa no es la verdadera respuesta. En el griego original, como este caballero 
[mirando hacia mí] les informará, la palabra que se ha traducido como 
'paraíso' significa simplemente un lugar de espíritus departidos. A ese lugar 
fue llevado el ladrón arrepentido.” 

Los profetas de esta dispensación han dado testimonio repetido del amor y 
la luz que conocerán aquellos que hayan vivido fielmente y luego hayan 
pasado a través del velo de la muerte hacia el mundo espiritual postmortal. 
“Yo testifico de la extraordinaria paz y tranquilidad que esperan a aquellos 
más allá del velo que han seguido la luz y el conocimiento que han recibido 
en esta vida,” dijo el élder Robert D. Hales. “Si pudiéramos experimentar, 
aunque solo fuera por un momento, la escena que espera a los justos allá, 
nos costaría mucho regresar a la mortalidad. Sé esto por experiencia.” 

Resurrección y Juicio 

Si los mayores logros de Jesús consistieron en su bondad, generosidad y 
sabias enseñanzas, entonces nuestra esperanza de felicidad en el más allá 
no sería fundada (1 Corintios 15:19). Al igual que Pablo, el profeta del Libro 
de Mormón, Jacob, declaró que si Cristo no hubiera resucitado de entre los 
muertos (como se profetizó que lo haría), entonces todos, en el momento 
de la muerte, seríamos condenados a la ruina espiritual y a la destrucción; 
seríamos para siempre sujetos al padre de la mentira. ¿Por qué? Porque si 
Jesús no tuvo el poder de resucitar de entre los muertos y así redimir el 
cuerpo de la tumba, entonces ciertamente no tenía el poder de perdonar 
los pecados y así redimir el espíritu del infierno (2 Nefi 9:7-9; comparar 1 
Corintios 15:12-17). Verdaderamente, el evento más glorioso, 
reconfortante y asegurador de toda la historia humana había tenido lugar: 
la victoria sobre la muerte. El dolor y la agonía de Getsemaní y el Calvario 
habían sido borrados. La salvación de la humanidad había sido asegurada. 
La Caída de Adán había sido redimida. 

El Profeta enfatizó que si Cristo no hubiera resucitado de entre los muertos, 
“las manos de la muerte temporal estarían rotas, y la tumba no tendría 
victoria. Y entonces, si la tumba no tiene victoria, aquellos que guardan los 
dichos de Jesús y obedecen Sus enseñanzas no solo tienen la promesa de 
una resurrección de entre los muertos, sino también la seguridad de ser 
admitidos en Su glorioso reino.” Debido a que Jesucristo ha resucitado de 

discursosud.com                                                     307 
 

https://discursosud.com/


entre los muertos, nosotros también resucitaremos de entre los muertos. 
Porque Él vive, nosotros también viviremos, más allá de la tumba. 

José Smith y los primeros hermanos enseñaron que ciertas llaves del 
sacerdocio—llaves que ahora no poseemos pero que serán conferidas a 
aquellos que sean exaltados—incluyen las llaves de la resurrección. El 
Profeta José habló con anhelo de su gran deseo de ser enterrado cerca de 
su familia, para que pudieran “oír el sonido de la trompeta que los llamará 
para ver [al Salvador], para que en la mañana de la resurrección puedan 
salir de sus tumbas y levantarse inmediatamente de sus sepulcros y darse la 
mano en la gloria eterna y la felicidad.” 

En la Conferencia del Área de Manchester, Inglaterra, el presidente de la 
Iglesia, Spencer W. Kimball, explicó a los poseedores del sacerdocio: “Tu 
esposa es tu contraparte, y juntos usáis los poderes dados por Dios... para 
crear a esta gran persona que nace de ustedes mismos [sus hijos]. Ahora te 
conviertes en siervo del Señor, con Su poder. Lo que tienes ahora es un 
poder en miniatura. Quiero decir que quizás no haya nadie en esta sala que 
esté disfrutando de su poder hasta su límite máximo... Tienes poder sobre 
los elementos. Tendrás muchos otros poderes que aún no has pensado ni 
soñado. Algún día tendrás el poder de la resurrección. ¿Te has dado cuenta 
de eso? 
“Hoy tú o yo no podríamos estar aquí y llamar a la vida a una persona 
muerta, pero el día llegará en que podré tomar a mi esposa de la mano y 
levantarla de la tumba en la resurrección. El día llegará en que tú podrás 
traer a cada uno de tus familiares que te han precedido en la muerte y 
devolverlos a un ser resucitado para vivir para siempre.” 

Menos de un año después, el presidente Kimball habló de manera similar 
en una reunión general del sacerdocio: “Tú y yo—¡qué criaturas tan 
indefensas somos! ¡Qué poder tan limitado tenemos, y cuán poco podemos 
controlar el viento, las olas y las tormentas! Recordamos las numerosas 
escrituras que, concentradas en una sola línea, fueron dichas por un profeta 
anterior, Lorenzo Snow: ‘Como es el hombre, Dios una vez fue; y como es 
Dios, el hombre puede llegar a ser.’ Este es un poder disponible para 
nosotros a medida que alcanzamos la perfección y recibimos la experiencia 
y el poder.” 

discursosud.com                                                     308 
 

https://discursosud.com/


El presidente Russell M. Nelson enseñó que “en el momento de nuestra 
resurrección, tomaremos nuestros tabernáculos inmortales. Los cuerpos 
que ahora envejecen, se deterioran y se descomponen ya no estarán 
sujetos a procesos de degeneración... 
“El gran poder del sacerdocio de la resurrección está investido en el Señor 
de este mundo. Él enseñó, ‘Toda potestad me es dada en el cielo y en la 
tierra’ (Mateo 28:18). Aunque Él suplicó a Su Padre por ayuda en la última 
hora, la victoria final sobre la muerte fue ganada por el Hijo... Las llaves de 
la resurrección reposan de manera segura con nuestro Señor y Maestro.”34 
En resumen, el élder Dallin H. Oaks explicó, “el sacerdocio es el poder por el 
cual seremos resucitados y procederemos a la vida eterna.” 

El cuerpo resucitado es un cuerpo espiritual, lo que significa que es 
inmortal, no sujeto a la muerte (1 Corintios 15:44; Alma 11:45; D&C 88:27). 
La promesa escritural es que resucitaremos del sepulcro con un cuerpo 
resucitado adecuado al respectivo reino que heredaremos: “Los que son de 
un espíritu celestial recibirán el mismo cuerpo que era un cuerpo natural; sí, 
recibirán vuestros cuerpos, y vuestra gloria será aquella gloria por la cual 
vuestros cuerpos son vivificados. Vosotros que sois vivificados por una 
porción de la gloria celestial [en mortalidad], recibiréis entonces [en la 
resurrección] de la misma, incluso una plenitud. Y los que sois vivificados 
por una porción de la gloria terrestre recibiréis entonces de la misma, 
incluso una plenitud. Y también los que sois vivificados por una porción de 
la gloria telestial recibiréis entonces de la misma, incluso una plenitud. Y los 
que permanezcan [los hijos de perdición] también serán vivificados; sin 
embargo, regresarán a su propio lugar, para disfrutar de aquello que estén 
dispuestos a recibir, porque no estuvieron dispuestos a disfrutar de aquello 
que podrían haber recibido” (D&C 88:28-32). 

Las escrituras de la Restauración también aclaran la naturaleza del cuerpo 
resucitado. “El alma [entendiendo en este caso como el espíritu] será 
restaurada al cuerpo,” explicó Alma, “y el cuerpo al alma; sí, y cada 
miembro y articulación será restaurado a su cuerpo; sí, ni siquiera un 
cabello de la cabeza se perderá; sino que todas las cosas serán restauradas 
a su propio y perfecto estado” (Alma 40:23; ver también 11:43). Al hablar 
de los justos que esperaban ansiosamente la entrada del Salvador al 
paraíso, el presidente Joseph F. Smith escribió: “Su polvo dormido será 

discursosud.com                                                     309 
 

https://discursosud.com/


restaurado a su perfecto estado, hueso a su hueso, y los tendones y la carne 
sobre ellos, el espíritu y el cuerpo serán unidos para no separarse nunca 
más, para que puedan recibir una plenitud de gozo” (D&C 138:17; comparar 
93:33). 

En una ocasión, el élder Orson Pratt señaló que el cuerpo mortal de una 
persona está constantemente cambiando—las células viejas son 
reemplazadas por nuevas, etc. El Profeta José respondió: “No hay principio 
fundamental que pertenezca a un sistema humano que jamás pase a otro 
en este mundo o en el mundo venidero; no me importa cuáles sean las 
teorías de los hombres... Tenemos el testimonio de que Dios nos levantará, 
y Él tiene el poder para hacerlo. Si alguien supone que alguna parte de 
nuestros cuerpos, es decir, las partes fundamentales de los mismos, pasa a 
otro cuerpo, se equivoca.” En efecto, la revelación declara con claridad que 
“recibiréis vuestros cuerpos, y vuestra gloria será aquella gloria por la cual 
vuestros cuerpos son vivificados” (D&C 88:28; énfasis añadido). El 
presidente Russell M. Nelson añadió: “El Señor que nos creó en primer 
lugar seguramente tiene el poder para hacerlo nuevamente. Los mismos 
elementos necesarios ahora en nuestros cuerpos estarán aún disponibles—
bajo Su mandato. El mismo código genético único ahora incrustado en cada 
una de nuestras células vivas seguirá estando disponible para formar 
nuevas entonces.” 

Tenemos la reconfortante seguridad de que, aunque los hombres y las 
mujeres sean refinados, renovados y perfeccionados en cuerpo y alma en la 
resurrección, mantendrán su identidad. Conoceremos a amigos y seres 
queridos en y después de la resurrección, tal como los conocemos ahora. Al 
hablar de encontrarse con un ser querido que ha partido en el futuro, el 
presidente Joseph F. Smith enseñó: “Espero poder reconocerla, tal como 
podría reconocerla mañana, si ella estuviera viva... porque su identidad es 
fija e indestructible, tan fija e indestructible como la identidad de Dios el 
Padre y Jesucristo el Hijo. Ellos no pueden ser otro que ellos mismos. No 
pueden ser cambiados: son de eternidad en eternidad, eternamente los 
mismos; así será con nosotros. Progresaremos, nos desarrollaremos y 
creceremos en sabiduría y entendimiento, pero nuestra identidad nunca 
cambiará.” 

discursosud.com                                                     310 
 

https://discursosud.com/


En el Libro de Mormón, la resurrección y el juicio eterno son doctrinas 
compañeras, al igual que lo son la Caída y la Expiación. Por lo tanto, el 
Profeta instruyó a los Santos que “las doctrinas de la resurrección de los 
muertos y el juicio eterno son necesarias para predicar entre los primeros 
principios del Evangelio de Jesucristo.” 

Uno de los grandes actos de misericordia y gracia es que todos los que 
tomaron un cuerpo físico, incluidos los hijos de perdición, serán resucitados 
y luego serán llevados ante Dios para ser juzgados según sus obras. En 
cierto sentido, por lo tanto, la Expiación vence la muerte espiritual para 
todos, al menos por una corta temporada en la que todas las personas 
estarán de nuevo en la presencia divina. Jacob escribió: “Y sucederá que 
cuando todos los hombres hayan pasado de esta primera muerte a la vida, 
en la medida en que se hayan hecho inmortales, deberán comparecer ante 
el tribunal del Santo de Israel; y luego vendrá el juicio, y entonces serán 
juzgados según el juicio santo de Dios” (2 Nefi 9:15; ver también Helamán 
14:15; 3 Nefi 27:13-16). Finalmente, Moroni dio testimonio de que “por 
Jesucristo vino la redención del hombre. Y por la redención del hombre, 
que vino por Jesucristo, son devueltos a la presencia del Señor; sí, esto es 
en lo que todos los hombres son redimidos” (Mormón 9:12-13; énfasis 
añadido). 

Conclusión 

“Más dolorosos para mí son los pensamientos de la aniquilación que la 
muerte,” declaró una vez José Smith.40 Con la restauración de las verdades 
divinas sobre el plan de salvación de Dios, sabemos de dónde venimos. 
Sabemos por qué estamos aquí. Y sabemos a dónde vamos cuando la 
muerte nos llame a cada uno de nosotros para pasar por el velo que separa 
el tiempo de la eternidad. No hay agravios que no se rectifiquen en el 
tiempo o la eternidad, no hay cargas que no se levanten, no hay historias 
que queden sin contar. A través del poder del Cordero de Dios, inmolado 
desde antes de la fundación del mundo, tenemos la dulce seguridad de que 
la muerte habrá sido vencida, la tumba habrá sido despojada de su cautivo, 
y todos los trabajos de la mortalidad habrán desaparecido. “Y Dios enjugará 
toda lágrima de los ojos de ellos; y no habrá más muerte, ni tristeza, ni 
llanto, ni habrá más dolor: porque las primeras cosas han pasado” 

discursosud.com                                                     311 
 

https://discursosud.com/


(Apocalipsis 21:4; ver también 7:17). Y ¿qué mortal que posea siquiera un 
pedazo de esperanza en el plan de nuestro Padre Eterno no mira con dulce 
anticipación hacia ese día? 

  

discursosud.com                                                     312 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 19 
El Fin de los Tiempos 

 

 

Desde Palmyra hasta Nauvoo, septiembre de 1830 – junio de 1844. La 
Iglesia restaurada había sido organizada formalmente apenas seis meses 
cuando el Señor comenzó a revelar a los Santos de los Últimos Días el 
panorama profético, incluyendo las señales que precederían la segunda 
venida del Salvador, así como la naturaleza de la vida en la tierra milenaria. 
Los detalles proféticos llegaron ocasionalmente en revelaciones que 
trataban casi exclusivamente de eventos futuros y también en pequeñas 
pero significativas revelaciones que cubrían una amplia gama de temas (D. 
y C. 29; 43; 63; 77; 84; 88; 133). 

Puede que José Smith nos haya dado a conocer más sobre el pasado que 
sobre el futuro. Dicho esto, me apresuro a añadir que él y sus sucesores 
ciertamente nos han proporcionado un cuadro sorprendente y 
notablemente completo de lo que está por venir. El Profeta declaró muy 
temprano en su ministerio: 

“Cuando contemplo la rapidez con que avanza el día grande y glorioso de la 
venida del Hijo del Hombre, cuando Él venga a recibir a Sus Santos consigo, 
donde morarán en Su presencia, y serán coronados con gloria e 
inmortalidad; cuando considero que pronto los cielos serán sacudidos, y la 
tierra temblará y se moverá de un lado a otro; y que los cielos serán 
enrollados como un pergamino que se enrolla; y que todo monte e isla 
huirán, clamo en mi corazón: ¡Qué clase de personas debemos ser en toda 
santa conversación y piedad!” 

Mirando hacia Su venida 

Los cristianos de toda la nación en el siglo XIX estaban divididos en cuanto a 
cómo, cuándo y de qué manera vendría a la tierra el Rey de reyes y tomaría 
el control. Algunos creían que gran parte de la responsabilidad recaía en el 
pueblo y que su tarea era edificar el reino de Dios, establecer la rectitud en 

discursosud.com                                                     313 
 

https://discursosud.com/


toda la tierra, difundir el cristianismo en todos los ámbitos de la vida y, en 
general, trabajar para transformar la sociedad y preparar al mundo para la 
Segunda Venida. Desde esta perspectiva (conocida como posmilenialismo), 
el Milenio sería introducido por la propagación gradual de la rectitud. Otros 
(premilenialistas) sostenían que Dios intervendría pronto y de manera 
dramática en la historia, destruiría a los inicuos, ataría a Satanás e 
inauguraría mil años de paz, descanso y bondad universal. El Milenio sería 
introducido por el poder, el poder divino. 

Aunque José Smith y sus seguidores parecen encajar mejor en la categoría 
de los premilenialistas, también se sintieron impulsados a extender su 
fervor religioso más allá de las reuniones de la Iglesia y llevarlo al mundo 
cotidiano. Los miembros de la Iglesia restaurada fueron encargados por sus 
líderes de edificar el reino de Dios en preparación para el venidero reino de 
los cielos (D. y C. 65:5–6). Un eminente historiador describió la situación de 
esta manera: 

“Los mormones no aguardaban pasivamente el reino milenario de Cristo, 
sino que trabajaban para prepararlo. Su modalidad de premilenialismo era 
tan activa como cualquier posmilenialismo, y aún más convencida de un 
papel especial para América.” 

En agosto de 1843, José Smith declaró: “Una vez estaba orando con gran 
fervor para saber el tiempo de la venida del Hijo del Hombre, cuando oí una 
voz que repetía lo siguiente: José, hijo mío, si vives hasta los ochenta y cinco 
años de edad, verás el rostro del Hijo del Hombre; por lo tanto, deja que 
esto baste, y no me inquietes más sobre este asunto.” 

La evaluación que hizo el Profeta de la respuesta algo vaga del Señor fue: 
“Quedé así, sin poder decidir si esta venida se refería al comienzo del 
milenio o a alguna manifestación previa, o si yo habría de morir y así ver su 
rostro. Creo que la venida del Hijo del Hombre no será antes de ese 
tiempo” (D. y C. 130:14–17). 

Unos siete meses más tarde, el Profeta declaró: “Jesucristo nunca reveló a 
hombre alguno el tiempo preciso en que vendría. Vayan y lean las 
Escrituras, y no podrán hallar nada que especifique la hora exacta en que Él 
vendría; y todos los que digan lo contrario son falsos maestros.” 

discursosud.com                                                     314 
 

https://discursosud.com/


De la Nueva Traducción de la Biblia 

La traducción del Profeta de Mateo 24 es lo que ahora llamamos José 
Smith—Mateo en la Perla de Gran Precio. El versículo 34 de Mateo 24 en la 
Versión del Rey Santiago de la Biblia ha sido, por mucho tiempo, un 
versículo problemático. Dice: 

“De cierto os digo, que no pasará esta generación hasta que todo esto 
acontezca.” 

“Todo esto” incluye la destrucción del templo, falsos Cristos, guerras y 
rumores de guerras, hambres, pestilencias, terremotos, falsos profetas, el 
aumento de la iniquidad, la predicación del evangelio a todo el mundo, la 
congregación de Israel y la señal del Hijo del Hombre. 

Claramente, “todo esto” no ocurrió antes del final de la generación del 
Salvador, lo que llevó a muchos eruditos a lo largo de los siglos a concluir 
que: (1) Jesús no sabía lo que vendría, o (2) Jesús simplemente se equivocó. 
Su profecía no se cumplió. 

Pero nótese cómo la traducción del Profeta de este versículo 34 nos ayuda: 
“De cierto os digo, que esta generación en la cual se mostrarán estas cosas 
[es decir, la generación en la que los signos realmente tengan lugar], no 
pasará hasta que todo lo que os he dicho se cumpla” (énfasis añadido). 

La traducción inspirada de Mateo 24 también aclara otro asunto: el 
significado de la frase “fin del mundo” y la diferencia entre el fin del mundo 
y el “fin de la tierra”. Aquí aprendemos que el fin del mundo es “la 
destrucción de los inicuos”, o la destrucción de la mundanalidad que tendrá 
lugar en la segunda venida del Salvador en gloria (vv. 4, 31). Además, en el 
último versículo de José Smith—Mateo leemos: “Y así llega el fin de los 
inicuos, de acuerdo con la profecía de Moisés, que dice: Serán 
desarraigados de entre el pueblo [Hechos 3:22–23; 3 Nefi 20:23; 21:11; D. y 
C. 1:38]; pero el fin de la tierra aún no es, sino que vendrá en su debido 
tiempo” (énfasis añadido). El fin de la tierra es el fin del Milenio (D. y C. 
38:5; 43:31; 88:101). 

Muchos estudiantes del Nuevo Testamento han concluido que los primeros 
apóstoles cristianos y los Santos en general sentían que la segunda venida 

discursosud.com                                                     315 
 

https://discursosud.com/


del Salvador era inminente y que seguramente vivirían para verla. Como 
segunda ilustración suelen citar algunos de los escritos del apóstol Pablo. 
Parece que los santos en Tesalónica, por ejemplo, estaban particularmente 
preocupados acerca de cuándo volvería el Señor y qué sucedería con sus 
justos muertos. De la Versión del Rey Santiago: “Por lo cual os decimos esto 
en palabra del Señor: que nosotros que vivimos, que habremos quedado 
hasta la venida del Señor, no precederemos [es decir, no tendremos 
preferencia sobre] los que durmieron. Porque el Señor mismo descenderá 
del cielo con voz de mando, con voz de arcángel, y con trompeta de Dios; y 
los muertos en Cristo resucitarán primero. Luego nosotros, los que vivimos, 
los que hayamos quedado, seremos arrebatados juntamente con ellos en 
las nubes para recibir al Señor en el aire, y así estaremos siempre con el 
Señor. Por tanto, alentaos los unos a los otros con estas palabras” (1 
Tesalonicenses 4:15–18; énfasis añadido). 

Es fácil reconocer cuán sencillo sería concluir que el gran apóstol de los 
gentiles no tenía del todo definida su cronología teológica. De hecho, la 
traducción de José Smith de Mateo 24 simplemente cambia la frase 
“nosotros que vivimos y quedamos” por “ellos que viven.” 

En la Historia de la Iglesia, bajo la fecha de marzo de 1832, se encuentran 
estas palabras: “En conexión con la traducción de las Escrituras, recibí la 
siguiente explicación de la Revelación de San Juan.” Entonces sigue 
Doctrina y Convenios 77, una revelación sumamente inusual. Es 
esencialmente una sesión de preguntas y respuestas entre el Señor y Su 
profeta. Algunos de los asuntos que aborda incluyen: la tierra como un mar 
de vidrio (vv. 1–2); las cuatro bestias vistas por Juan en Apocalipsis 4 (vv. 2–
4); los veinticuatro ancianos que rodean el trono de Dios (v. 5); los siete 
sellos con los que está sellada la historia de la humanidad (vv. 6–7); los 
diversos ángeles descritos en Apocalipsis 7 (vv. 8–9); los 144,000 sumos 
sacerdotes mencionados en Apocalipsis 7 y 14 (v. 11); y los dos testigos 
enviados a profetizar durante el tiempo de la batalla de Armagedón (v. 15). 
Las respuestas a estas preguntas que se hallan en la sección 77 son muy 
instructivas. 

Jesús enseñó: “Bienaventurados aquellos siervos, a los cuales su señor, 
cuando venga, halle velando; de cierto os digo, que se ceñirá, y hará que se 

discursosud.com                                                     316 
 

https://discursosud.com/


sienten a la mesa, y vendrá y les servirá. Porque, he aquí, viene en la 
primera vigilia de la noche, y también vendrá en la segunda vigilia, y otra 
vez vendrá en la tercera vigilia. Y de cierto os digo, que ya ha venido, como 
de él está escrito” (JST, Lucas 12:40–42; énfasis añadido). 

¡Qué declaración tan extraña! ¿Cómo es que nuestro Señor viene en la 
primera vigilia de la noche y también en la segunda y tercera vigilias? 
Además, ¿cómo es que ya ha venido? El élder Bruce R. McConkie ofreció el 
siguiente comentario esclarecedor: “Uno de los grandes incentivos que 
anima y atrae a los hombres a vivir vidas de rectitud personal es la doctrina 
de la Segunda Venida del Mesías. 

…Todos los ministros del Señor, todos los miembros de la Iglesia y, en 
realidad, todos los hombres en todas partes (‘lo que a uno digo, a todos lo 
digo’), reciben el consejo de esperar con rectitud la venida del Señor. Sin 
embargo, la mayoría de los hombres morirán antes de que Él venga, y solo 
aquellos que vivan entonces se regocijarán o temblarán, según sea el caso, 
en su presencia personal. Pero todos los que se hayan preparado serán 
recompensados como si hubieran vivido cuando Él vino, mientras que los 
inicuos serán cortados y asignados a su parte con los hipócritas tan 
ciertamente como si hubiesen vivido en el mismo día de terror y venganza. 
Así, en efecto, el Señor viene en cada vigilia de la noche, en toda ocasión en 
que los hombres son llamados a enfrentar la muerte y el juicio.” 

Las apariciones privadas del Señor 

José Smith nos dio a entender que habría varias apariciones del Salvador, 
algunas de ellas privadas y la última muy pública; todos sabrán cuándo 
venga en gloria (D. y C. 49:23; 133:19–22). Primero, el Señor hará una 
aparición preliminar en su templo en Independence, condado de Jackson, 
Misuri (Malaquías 3:1; véase también D. y C. 36:8; 42:36). Esta parece ser 
una aparición privada a aquellos que poseen las llaves de poder en el reino 
terrenal. El élder Orson Pratt, al hablar de esta aparición, dijo: “Todos los 
que sean puros de corazón contemplarán el rostro del Señor, y eso incluso 
antes de que Él venga en su gloria en las nubes del cielo, porque vendrá de 
repente a su templo, y purificará a los hijos de Moisés y de Aarón hasta que 
estén preparados para ofrecer en ese templo una ofrenda que sea 
aceptable ante los ojos del Señor [véase Malaquías 3:3; D. y C. 13; 84:31]. Al 

discursosud.com                                                     317 
 

https://discursosud.com/


hacer esto, purificará no solo las mentes del Sacerdocio en ese templo, sino 
que también purificará sus cuerpos hasta que sean vivificados, renovados y 
fortalecidos, y serán parcialmente transformados, no a la inmortalidad, sino 
cambiados en parte para que puedan ser llenos con el poder de Dios, y 
puedan estar en la presencia de Jesús y contemplar su rostro en medio de 
ese templo.” 

En segundo lugar, el Señor hará una aparición en Adam-ondi-Ahmán, “el 
lugar donde Adán vendrá a visitar a su pueblo, o el Anciano de Días se 
sentará” (D. y C. 116). Este gran concilio será la ocasión de una gran reunión 
sacramental, un momento en que el Hijo del Hombre volverá a participar 
del fruto de la vid con sus amigos terrenales. ¿Y quiénes estarán presentes? 
Las revelaciones especifican: Moroni, Elías, Juan el Bautista, Elías el Profeta, 
Abraham, Isaac, Jacob, José, Adán, Pedro, Santiago, Juan, “y también —
aclara el Salvador— todos aquellos que mi Padre me ha dado del mundo” 
(D. y C. 27:5–14); es decir, multitudes de santos fieles desde el principio 
hasta el fin de los tiempos. 

Esta será una aparición privada, en el sentido de que será desconocida para 
el mundo. Será una reunión de liderazgo, un tiempo de rendir cuentas 
sobre las mayordomías del sacerdocio. El profeta José Smith explicó: “Adán, 
el Anciano de Días, convocará a sus hijos y celebrará un concilio con ellos 
para prepararlos para la venida del Hijo del Hombre. Él (Adán) es el padre 
de la familia humana, y preside sobre los espíritus de todos los hombres, y 
todos los que han tenido las llaves deberán presentarse ante él en este gran 
concilio. … El Hijo del Hombre se presenta ante él, y le es dada [a Cristo] la 
gloria y el dominio. Adán entrega su mayordomía a Cristo, aquella que le 
fue conferida al recibir las llaves del universo, pero conserva su posición 
como cabeza de la familia humana.” 

El presidente Joseph Fielding Smith observó: “Esta reunión de los hijos de 
Adán, donde miles y decenas de miles se congregarán en juicio, será uno de 
los acontecimientos más grandes que esta atribulada tierra haya visto 
jamás. En esta conferencia, o concilio, todos los que han poseído las llaves 
de dispensaciones rendirán un informe de su mayordomía. Adán hará lo 
mismo, y luego entregará a Cristo toda autoridad. Entonces Adán será 
confirmado en su llamamiento como príncipe sobre su posteridad y será 

discursosud.com                                                     318 
 

https://discursosud.com/


oficialmente instalado y coronado eternamente en este llamamiento 
presidencial. Luego Cristo será recibido como Rey de reyes y Señor de 
señores. No sabemos cuánto tiempo durará esta reunión, ni cuántas 
sesiones se llevarán a cabo en este gran concilio. … Se les dictará juicio, 
porque esta es una reunión de los justos. … No será el juicio de los inicuos. 
… Esto precederá al gran día de destrucción de los inicuos y será la 
preparación para el Reinado Milenial.” 

Cómo habrá de cumplirse esto, cómo todos estos poseedores del 
sacerdocio y administradores legales estarán presentes, no ha sido 
revelado. Pero considerando lo que somos capaces de hacer aun en nuestra 
propia época en términos de comunicación satelital, no es imposible 
concebir tal reunión. 

En tercer lugar, el Salvador se aparecerá a los judíos en el Monte de los 
Olivos. Será en el tiempo de la batalla de Armagedón, un día en que su 
pueblo se encontrará con la espalda contra la pared. En ese momento, el 
Salvador vendrá en rescate de su pueblo del convenio: 

“Después saldrá Jehová y peleará con aquellas naciones, como peleó en el 
día de la batalla. Y se afirmarán sus pies en aquel día sobre el monte de los 
Olivos, que está enfrente de Jerusalén al oriente; y el monte de los Olivos se 
partirá por en medio, hacia el oriente y hacia el occidente, haciendo un 
valle muy grande; y la mitad del monte se apartará hacia el norte, y la otra 
mitad hacia el sur” (Zacarías 14:3–4). 

Entonces se cumplirá la conversión de una nación en un solo día: la 
aceptación de los judíos de su Mesías. 

“Y entonces mirarán los judíos sobre mí y dirán: ¿Qué son estas heridas en 
tus manos y en tus pies? Entonces sabrán que yo soy el Señor; porque yo 
les diré: Estas heridas son las heridas con que fui herido en la casa de mis 
amigos. Yo soy aquel que fue levantado. Yo soy Jesús que fue crucificado. 
Yo soy el Hijo de Dios. Y entonces llorarán a causa de sus iniquidades; 
entonces se lamentarán porque persiguieron a su rey” (D. y C. 45:51–53; 
véase también Zacarías 12:10; 13:6). 

 

discursosud.com                                                     319 
 

https://discursosud.com/


El retorno de Enoc 

En una revelación dada a la Iglesia en marzo de 1831, el “Dios de Enoc” 
habló de la antigua Sion como habiendo sido: “separada de la tierra, y … 
recibida para mí: una ciudad reservada hasta que venga un día de justicia” 
(D. y C. 45:11–12). Sabemos, por la traducción inspirada de la Biblia 
realizada por el Profeta José, que Enoc, el séptimo desde Adán, fue fiel a su 
llamamiento y predicó el evangelio con un poder espiritual extraordinario, 
siendo el medio para preparar a un pueblo (durante un período de 365 
años; D. y C. 107:49) para llegar a ser Sion, la Ciudad de Santidad, una 
comunidad santa en la cual el pueblo “era de un corazón y una mente, y 
moraba en rectitud; y no había pobres entre ellos” (Moisés 7:18). 

El élder Joseph Young, hermano de Brigham Young, recordó haber 
escuchado al Profeta José Smith explicar que: “el pueblo y la ciudad, y los 
cimientos de la tierra sobre los que reposaba, habían participado en tal 
medida de los elementos inmortales, otorgados a ellos por Dios mediante 
las enseñanzas de Enoc, que se volvió filosóficamente imposible para ellos 
permanecer por más tiempo sobre la tierra.” 

“Y todos los días de Sion, en los días de Enoc, fueron trescientos sesenta y 
cinco años. Y Enoc y todo su pueblo caminaron con Dios, y habitó él en 
medio de Sion; y aconteció que Sion no fue más, porque Dios la recibió en 
su propio seno; y de allí salió el dicho: Sion ha huido” (Moisés 7:68–69). 

Aprendemos, en la parte de la traducción de las Escrituras realizada por 
José Smith que conocemos como el libro de Moisés, que en los últimos días 
la justicia sería enviada desde el cielo y que la verdad saldría de la tierra, 
preparando el camino para el establecimiento de una Sion de los últimos 
días, una Nueva Jerusalén. El glorioso relato escritural entonces habla de 
una gran reunión, una unión de los pueblos que son puros de corazón, una 
verdadera comunión de los santos: 

“Y dijo el Señor a Enoc: Entonces tú y toda tu ciudad os reuniréis allí [en la 
Nueva Jerusalén sobre la tierra], y nosotros los recibiremos en nuestro 
seno, y ellos nos verán; y nos echaremos sobre sus cuellos, y ellos se 
echarán sobre nuestros cuellos, y nos besaremos mutuamente; y allí estará 
mi morada, y será Sion” (Moisés 7:63–64). 

discursosud.com                                                     320 
 

https://discursosud.com/


Claramente, la ciudad de Enoc volverá. La Sion de arriba se unirá con la Sion 
de abajo. Como parte de su traducción inspirada, el Profeta llegó a 
comprender algo más acerca del arco iris, la señal del convenio con Enoc 
(ratificado con Noé; Moisés 7:50–51; Génesis 9:11–17) de que la tierra 
nunca más sería destruida por agua. Reflexionemos sobre las siguientes 
verdades profundas pronunciadas por Jehová a Noé: “Estará el arco en las 
nubes; y lo miraré, para acordarme del convenio sempiterno que hice con 
tu padre Enoc; que cuando [en los últimos días] los hombres guarden todos 
mis mandamientos, Sion volverá a estar sobre la tierra, la ciudad de Enoc, la 
cual he llevado a mí. 

Y este es mi convenio sempiterno: que cuando tu posteridad reciba la 
verdad y mire hacia lo alto, entonces Sion [la de arriba, la Sion de Enoc] 
mirará hacia abajo, y todos los cielos se estremecerán de gozo, y la tierra 
temblará de alegría; Y la asamblea general de la iglesia del Primogénito 
descenderá del cielo y poseerá la tierra, y tendrá lugar hasta que venga el 
fin. Y este es mi convenio sempiterno, que hice con tu padre Enoc” (TJS, 
Génesis 9:21–23). 

La purificación del planeta Tierra 

“La presencia del Señor será como fuego purificador que quema, y como 
fuego que hace hervir las aguas. … Y tan grande será la gloria de su 
presencia, que el sol esconderá su rostro avergonzado, y la luna retendrá su 
luz, y las estrellas serán arrojadas de sus lugares” (D. y C. 133:41–49). Será 
una quema selectiva, pues aquellos que se hallen en un estado u orden 
celestial o terrestre permanecerán en el día; todo lo demás será limpiado 
de la superficie de este planeta. Los que mienten, engañan y roban; los que 
se deleitan en la inmoralidad y pervierten los caminos de la rectitud; los que 
se burlan y señalan con el dedo de escarnio a los Santos del Altísimo: todos 
estos serán consumidos en su venida, morirán la muerte que nos es 
familiar, y sus espíritus habitarán en el mundo de los espíritus, donde 
esperarán la última resurrección al fin de los mil años. La segunda venida en 
gloria es “el fin del mundo”, es decir, el fin de lo mundano, la destrucción 
de los inicuos (José Smith—Mateo 1:4, 31). 

Citando a un profeta anterior, escribió Nefi: “Pronto viene el tiempo en que 
Satanás no tendrá más poder sobre los corazones de los hijos de los 

discursosud.com                                                     321 
 

https://discursosud.com/


hombres; porque pronto viene el día en que todos los soberbios y los que 
obran iniquidad serán como rastrojo; y el día viene en que serán quemados. 
Porque pronto viene el tiempo en que la plenitud de la ira de Dios será 
derramada sobre todos los hijos de los hombres; porque no permitirá que 
los inicuos destruyan a los justos. 

Por tanto, preservará a los justos por su poder, aun cuando sea necesario 
que venga la plenitud de su ira, y los justos sean preservados hasta la 
destrucción de sus enemigos por fuego. Por tanto, los justos no tienen por 
qué temer; porque así dice el profeta: serán salvos, aun cuando sea como 
por fuego” (1 Nefi 22:15–17; énfasis añadido; véase también 1 Nefi 22:23; 
compárese con Malaquías 4:1). 

Moroni explicó que “los que vendrán”—es decir, el Señor y sus ángeles 
destructores— “los quemarán, dice el Señor de los Ejércitos, de modo que 
no les quedará raíz ni rama” (José Smith—Historia 1:37). 

La primera resurrección se reanudará. Los justos muertos de las edades 
pasadas—los que califican para la primera resurrección, específicamente 
aquellos que murieron fieles desde que la primera resurrección comenzó en 
la meridiana dispensación—vendrán con el Salvador cuando regrese en 
gloria (TJS, 1 Tesalonicenses 4:13–17). La victoria sobre la muerte se habrá 
consumado. 

Además, cuando el Salvador aparezca estará vestido de rojo. El rojo es 
símbolo de victoria—victoria sobre el diablo, la muerte y el infierno. Es el 
símbolo de la salvación, de estar más allá del poder de todos los enemigos. 
La vestidura roja de Cristo también simboliza ambos aspectos de su 
ministerio a la humanidad caída: su misericordia y su justicia. 

Porque en Getsemaní él pisó el lagar solo, “el lagar de la ira del Dios 
Todopoderoso” (D. y C. 76:107; 88:106), descendió por debajo de todas las 
cosas y misericordiosamente tomó sobre sí nuestras manchas, nuestra 
sangre, nuestros pecados (2 Nefi 9:44; Jacob 1:19; 2:2; Alma 5:22). Además, 
viene con vestiduras teñidas, como el Dios de justicia, aquel que ha hollado 
a los inicuos bajo sus pies (D. y C. 133:48–51). 

discursosud.com                                                     322 
 

https://discursosud.com/


Aquellos que sean de al menos un nivel de rectitud terrestre continuarán 
viviendo como mortales después de que el Señor regrese. Los Santos vivirán 
hasta “la edad del hombre”, en las palabras de Isaías, la edad de cien años 
(Isaías 65:20), y luego pasarán por la muerte y serán transformados 
instantáneamente de la mortalidad a la inmortalidad resucitada (D. y C. 
63:49–51; véase también TJS, Isaías 65:20). 

Hablando de esos mortales que permanezcan en la tierra cuando el Señor 
venga en gloria, el presidente Joseph Fielding Smith señaló que: 

“Los habitantes de la tierra tendrán una especie de traslación. Serán 
transferidos a una condición del orden terrestre, y así tendrán poder sobre 
la enfermedad y tendrán poder para vivir hasta llegar a cierta edad y luego 
morirán.” 

La tierra será transformada de una gloria telestial a una gloria terrestre, a 
aquella condición paradisíaca de la cual hablan las Escrituras y los profetas, 
aquella condición gloriosa que prevaleció en el Edén antes de la Caída 
(Artículos de Fe 1:10). En verdad habrá un cielo nuevo y una tierra nueva 
(Isaías 65:17; Apocalipsis 21:1). 

Cuando “el rostro del Señor se descubra”, en ese día, “los santos que estén 
sobre la tierra, que estén vivos, serán vivificados y serán arrebatados para 
recibirlo” (D. y C. 88:95–96). 

El pecado y la iniquidad serán consumidos por el resplandor de la venida del 
Rey de Sion, y la tierra finalmente descansará (Moisés 7:48; compárese con 
Romanos 8:22). El Salvador estará en medio de nosotros (3 Nefi 20:22; 
21:25). Reinará sobre Sion y ministrará entre su pueblo escogido tanto en la 
Jerusalén Antigua como en la Nueva Jerusalén. Morará entre sus Santos, sin 
duda los instruirá en sus congregaciones y se asegurará de que su doctrina 
sea declarada de un extremo al otro de esta tierra. 

Una tierra paradisíaca 

Isaías declaró proféticamente que en aquel día: “Morará el lobo con el 
cordero, y el leopardo se echará con el cabrito; el becerro y el leoncillo y la 
bestia doméstica andarán juntos, y un niño los pastoreará. La vaca y la osa 
pacerán, sus crías se echarán juntas; y el león, como el buey, comerá paja. Y 

discursosud.com                                                     323 
 

https://discursosud.com/


el niño de pecho jugará sobre la cueva del áspid, y el recién destetado 
extenderá su mano sobre la caverna de la víbora. No harán mal ni dañarán 
en todo mi santo monte” (Isaías 11:6–9; compárese con 65:25). Es decir: 
“En aquel día cesará de delante de mi faz la enemistad de los hombres, y la 
enemistad de las bestias, sí, la enemistad de toda carne” —una enemistad, 
una tensión natural y una intranquilidad que vinieron como consecuencia 
de la Caída— (D. y C. 101:26). Uno apenas puede imaginar —aunque 
glorioso es intentarlo— una vida sin dolor físico ni muerte prematura, una 
existencia sin la tristeza que acompaña al pecado y al extravío, sin la 
desilusión asociada con la deshonestidad y la codicia. 

Los mortales habitarán la tierra junto con los inmortales durante todo el 
milenio. Las personas que permanezcan en el día de la venida del Señor en 
gloria continuarán viviendo en esta tierra en un estado edénico. Trabajarán, 
estudiarán, crecerán, interactuarán, amarán y socializarán como antes, pero 
tales cosas se llevarán a cabo en un ambiente totalmente moral. 

El Profeta José Smith enseñó en Ramus, Illinois: “Cuando aparezca el 
Salvador, lo veremos tal como es. Veremos que es un hombre como 
nosotros. Y la misma sociabilidad que existe entre nosotros aquí existirá 
entre nosotros allá, solo que estará acompañada de gloria eterna, gloria 
que ahora no gozamos” (D. y C. 130:1–2; énfasis añadido). 

Y, como declaró Isaías: “Y edificarán casas, y morarán en ellas; plantarán 
viñas, y comerán el fruto de ellas. No edificarán para que otro habite, ni 
plantarán para que otro coma” (Isaías 65:21–22). 

Es decir, en el Milenio los individuos disfrutarán de los frutos de sus labores. 
En un mundo donde no habrá extorsión, ni sobornos, ni crimen organizado; 
donde no existirán leyes injustas, ni distinciones de clase según ingresos o 
posibilidades de aprendizaje, la gente ya no será presa de los perversos ni 
de los maliciosos. Nuestros anhelos de estabilidad, de longevidad y de 
permanencia quedarán en gran medida satisfechos, porque el padre de las 
mentiras y aquellos que han difundido su influencia no tendrán lugar en la 
tierra durante los mil años. 

Un apóstol moderno, el élder Dallin H. Oaks, enseñó: “Sabemos que 
muchos Santos de los Últimos Días maravillosos y dignos actualmente 

discursosud.com                                                     324 
 

https://discursosud.com/


carecen de las oportunidades ideales y de los requisitos esenciales para su 
progreso. La soltería, la falta de hijos, la muerte y el divorcio frustran 
ideales y postergan el cumplimiento de las bendiciones prometidas. 
Además, algunas mujeres que desean ser madres y amas de casa de tiempo 
completo se han visto literalmente obligadas a entrar en la fuerza laboral 
de tiempo completo. Pero estas frustraciones son solo temporales. El Señor 
ha prometido que en la eternidad ninguna bendición será negada a Sus 
hijos e hijas que guarden los mandamientos, sean fieles a sus convenios y 
deseen lo que es correcto. 

Muchas de las privaciones más importantes de la mortalidad serán 
corregidas en el Milenio, que es el tiempo para cumplir todo lo que quedó 
incompleto en el gran plan de felicidad para todos los hijos dignos de 
nuestro Padre. Sabemos que eso será cierto en cuanto a las ordenanzas del 
templo. Yo creo que también será cierto en lo relativo a las relaciones y 
experiencias familiares.” 

Nuestro Señor y Dios gobernará a su pueblo desde dos capitales mundiales, 
“Porque de Sion saldrá la ley, y de Jerusalén la palabra del Señor” (Isaías 
2:3). “Y su voz saldrá de Sion” —refiriéndose a Independence, Misuri— “y 
hablará desde Jerusalén, y su voz será oída entre todos los pueblos; y será 
una voz como la voz de muchas aguas, y como la voz de un gran trueno, que 
derribará los montes, y los valles no serán hallados” (D. y C. 133:21–22). En 
aquel día, el David de los últimos días, incluso Jesucristo, el verdadero Hijo 
de David, unirá a Efraín y a Judá y presidirá sobre todo Israel, de un extremo 
al otro de la tierra. Así se cumplirá el decreto divino: “Estad sujetos a las 
potestades que hay, hasta que reine aquel cuyo derecho es reinar, y ponga 
a todos los enemigos debajo de sus pies” (D. y C. 58:22; énfasis añadido). 

Los que en ese día hayan aceptado la plenitud del evangelio conocerán a su 
Dios y se verán constreñidos a obedecer su voluntad y guardar sus 
mandamientos: “Y no enseñará más ninguno a su prójimo, ni ninguno a su 
hermano, diciendo: Conoce al Señor; porque todos me conocerán, desde el 
más pequeño de ellos hasta el más grande, dice Jehová; porque perdonaré 
la maldad de ellos, y no me acordaré más de su pecado” (Jeremías 31:34; 
énfasis añadido). 

discursosud.com                                                     325 
 

https://discursosud.com/


José Smith preguntó: “¿Cómo se ha de hacer esto? Se ha de hacer por este 
poder sellador, y por el otro Consolador del cual se habla”—el Segundo 
Consolador, el mismo Señor Jesús—”que se manifestará por revelación.” 

Será un día cuando Cristo y los santos resucitados morarán en la tierra. El 
hermano William T. McIntire relató haber escuchado al Profeta enseñar: 
“Que Jesús será residente en la tierra mil [años] con los Santos no es el 
caso, sino que reinará sobre los Santos y descenderá e instruirá, como lo 
hizo con los quinientos hermanos [1 Corintios 15:6]; y aquellos de la 
primera resurrección también reinarán con Él sobre los Santos.” 

Será un tiempo en el cual todos habrán crecido en el Señor (Helamán 3:21), 
habrán cultivado los dones del Espíritu y habrán recibido una plenitud del 
Espíritu Santo (D. y C. 109:15). El Espíritu Santo los habrá enseñado y 
santificado hasta que estén preparados para entrar en la presencia de 
Cristo e incluso del Padre. Será el día del Segundo Consolador, el día en que 
los Santos cuyos ojos sean simples para la gloria de Dios lo verán (D. y C. 
88:67–68). 

Aunque Satanás habrá sido desterrado de la tierra por el verdadero Rey de 
reyes, y aunque habrá sido atado por la rectitud del pueblo, toda la 
humanidad conservará su albedrío moral. Ejercerán el poder de elegir. Por 
razones que no han sido plenamente reveladas, llegará un tiempo al final 
de los mil años cuando “los hombres volverán a negar a su Dios” (D. y C. 
29:22), cuando el diablo será desatado por “un poco de tiempo” 
(Apocalipsis 20:7–8; D. y C. 29:22; 43:31; 88:111). Es decir, habrá quienes, a 
pesar de la luz y la verdad que los rodeen, elegirán rebelarse abiertamente 
contra nuestro Padre, Su Hijo Amado y el gran plan de felicidad. Satanás 
será nuevamente “desatado por un poco de tiempo, para que pueda reunir 
a sus ejércitos” (D. y C. 88:111; véase también 43:31). 

La conquista final de Satanás sobre las almas de los hombres, al final del 
Milenio, se limitará únicamente a los mortales. Los seres inmortales y 
exaltados —aquellos que hayan sido transformados en un abrir y cerrar de 
ojos, o los personajes resucitados que ministren en la tierra de vez en 
cuando— no pueden caer, no pueden apostatar. Su salvación es segura. El 
“fin de la tierra” (D. y C. 88:101; José Smith—Mateo 1:55) es la purificación 
y celestialización final del planeta. Habiendo sido bautizada por agua en los 

discursosud.com                                                     326 
 

https://discursosud.com/


días de Noé y confirmada, o bautizada por fuego, en la época de la Segunda 
Venida, la tierra pasará por el equivalente de una muerte y una 
resurrección. Se convertirá en un orbe glorificado, celestial, por cuanto 
habrá cumplido la medida de su creación (D. y C. 88:25). Entonces la tierra 
será una morada digna para los verdaderos y fieles: “Para que los cuerpos 
que son del reino celestial la posean para siempre jamás; porque para este 
fin fue hecha y creada, y para este fin son santificados” (D. y C. 88:20). 

Conclusión 

El profeta José Smith y sus seguidores se regocijaban en la verdad suprema 
de que llegaría un tiempo en que todos verían ojo a ojo, cuando la sospecha 
y la persecución ya no existirían, cuando “todo lo prometido a los Santos les 
será dado, / Y nadie los molestará desde la mañana hasta la noche.” 

En resumen, hallaban consuelo y paz en la seguridad de que un día las cosas 
cambiarían. La bondad, la honestidad y la integridad serían el orden del día; 
la moralidad y la decencia caracterizarían a hombres y mujeres en todo el 
mundo. 

Aunque hubo y habrá muchos lugares difíciles por los que los Santos 
tendrían que pasar; aunque abundarían pruebas y dificultades por todos 
lados; aunque la enfermedad, la muerte y la desesperación serían 
desenfrenadas antes de la venida del Señor, un día el Rey de reyes y Señor 
de señores tomará el control de todas las cosas, y un nuevo día amanecerá: 
“Porque yo, el Todopoderoso, he puesto mis manos sobre las naciones, 
para azotarlas por su iniquidad. Y plagas irán sobre la tierra, y no serán 
quitadas de ella hasta que haya cumplido mi obra, la cual será abreviada en 
rectitud; hasta que todos los que permanezcan, desde el menor hasta el 
mayor, me conozcan, y sean llenos del conocimiento del Señor, y vean ojo a 
ojo” (D. y C. 84:96–98). 

El mensaje principal del libro de Apocalipsis es un mensaje para nosotros, al 
igual que lo fue para las siete iglesias de Asia: ¡Resistan! Sed firmes e 
inamovibles. Perseverad fieles hasta el fin. El tiempo de la liberación 
llegará. 

  

discursosud.com                                                     327 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 20 
Lo que el hombre puede 

llegar a ser 
 

 

Nauvoo, abril de 1844. Los disidentes reaccionaron negativamente al 
creciente poder e influencia política del Profeta en Nauvoo, a la enseñanza 
de la salvación por los muertos mediante las ordenanzas del templo, y a la 
práctica del matrimonio plural entre algunos de los élderes dirigentes. Tal 
vez igual de problemáticas para este sector de la comunidad fueron las 
enseñanzas acerca de la naturaleza de Dios y la glorificación final del 
hombre. Estas ideas fueron comunicadas por José principalmente en un 
servicio conmemorativo celebrado el 7 de abril de 1844 para un miembro de 
la comunidad de Santos de los Últimos Días que había muerto en un 
accidente, un hombre llamado King Follett. El sermón, pronunciado en lo 
que se conocía como el East Grove, fue entregado a varios miles de 
personas. 

Cientos de horas de interacción interreligiosa han sido para mí no solo un 
reto intelectual y una recompensa espiritual, sino también increíblemente 
reveladoras. Con esto quiero decir que, al interactuar con personas de otras 
religiones, he aprendido mucho acerca de cómo somos percibidos los 
Santos de los Últimos Días por ellos: qué piensan que pensamos, qué creen 
que creemos y practicamos, quiénes creen que somos. 

Habiéndome presentado ya —a lo largo del tiempo— ante lo que deben de 
ser miles de personas de diversas tradiciones de fe, y al tratar de responder 
a sus preguntas, se me ha hecho claro cuáles son los elementos de la fe de 
los Santos de los Últimos Días que resultan más atractivos, más 
convincentes y persuasivos, y por supuesto cuáles son los más difíciles o 
problemáticos. Los temas que han surgido con frecuencia incluyen nuestra 
creencia en escrituras extrabíblicas, por qué construimos templos, por qué 
las mujeres Santos de los Últimos Días no son ordenadas al sacerdocio, las 

discursosud.com                                                     328 
 

https://discursosud.com/


normas morales de la Iglesia, declaraciones o enseñanzas inusuales de los 
primeros líderes de la Iglesia, el matrimonio plural y por qué los hombres de 
ascendencia africana no pudieron poseer el sacerdocio hasta 1978. 

Ahora bien, aunque no puedo hablar por otros que hayan estado en 
situaciones similares —y reconociendo que sus experiencias pueden haber 
sido diferentes a las mías—, quizá la pregunta que más a menudo se ha 
planteado, con mayor consistencia, y en algunos casos con una curiosidad 
cercana a la sospecha, es alguna variación de la siguiente: “¿Es cierto que 
ustedes creen que algún día llegarán a ser dioses?” Otros lo formulan de 
este modo: “¿Realmente creen que crearán y gobernarán sus propios 
mundos?” Y detrás de esas preguntas se percibe a veces un aire no 
expresado pero evidente de: “¡Qué audacia!” Una vez más, reiteramos que 
esta doctrina fue restaurada de manera gradual, en piezas incrementales, 
un elemento del rompecabezas tras otro, precepto por precepto. 

Verdad sobre Verdad 

Recordemos que los Santos de los Últimos Días leen y estudian la misma 
Biblia que nuestros amigos de otras confesiones cristianas. Toda la 
humanidad, al igual que Cristo, ha sido creada a imagen y semejanza de 
Dios (Génesis 1:27; Moisés 2:27), y por lo tanto, los Santos de los Últimos 
Días sienten que no es ni audacia ni herejía que los hijos de Dios aspiren a 
llegar a ser como Dios. Consideremos las implicaciones de los siguientes 
pasajes de las Escrituras: 

“Sed, pues, vosotros perfectos, como vuestro Padre que está en los cielos 
es perfecto” (Mateo 5:48). 

“Porque todos los que son guiados por el Espíritu de Dios, estos son [hijos] 
de Dios. Pues no habéis recibido el espíritu de esclavitud para estar otra vez 
en temor, sino que habéis recibido el Espíritu de adopción, por el cual 
clamamos: ¡Abba, Padre! El Espíritu mismo da testimonio a nuestro espíritu 
de que somos hijos de Dios. Y si hijos, también herederos; herederos de 
Dios y coherederos con Cristo, si es que padecemos juntamente con él, para 
que juntamente con él seamos glorificados” (Romanos 8:14–17; énfasis 
añadido). 

discursosud.com                                                     329 
 

https://discursosud.com/


“Porque el Señor es el Espíritu; y donde está el Espíritu del Señor, allí hay 
libertad. Por tanto, nosotros todos, mirando a cara descubierta como en un 
espejo la gloria del Señor, somos transformados de gloria en gloria en la 
misma imagen [de Cristo], como por el Espíritu del Señor” (2 Corintios 3:17–
18). 

“Gracia y paz os sean multiplicadas, en el conocimiento de Dios y de 
nuestro Señor Jesús. Como todas las cosas que pertenecen a la vida y a la 
piedad nos han sido dadas por su divino poder, mediante el conocimiento 
de aquel que nos llamó por su gloria y excelencia, por medio de las cuales 
nos ha dado preciosas y grandísimas promesas, para que por ellas llegaseis 
a ser participantes de la naturaleza divina, habiendo huido de la corrupción 
que hay en el mundo a causa de la concupiscencia” (2 Pedro 1:2–4; énfasis 
añadido). 

“Mirad cuál amor nos ha dado el Padre, para que seamos llamados [hijos] 
de Dios; por esto el mundo no nos conoce, porque no le conoció a él. 
Amados, ahora somos [hijos] de Dios, y aún no se ha manifestado lo que 
hemos de ser; pero sabemos que cuando él aparezca, seremos semejantes 
a él, porque le veremos tal como él es” (1 Juan 3:1–2; énfasis añadido). 

Basta con preguntarse: ¿Qué significan estos pasajes bíblicos? ¿Es siquiera 
concebible que mortales frágiles y débiles puedan alguna vez esperar llegar 
a ser perfectos como lo es Dios el Padre? Si no, ¿por qué habría su Hijo 
Amado de llamar y desafiar a los hijos de Dios a llegar a serlo? 

Además, ¿es razonable que los seguidores de Cristo, que viven en un 
mundo de pecado, pudieran de algún modo llegar a ser coherederos con 
Cristo de todo lo que el Padre tiene? ¿Qué debemos pensar de la 
enigmática y fascinante afirmación de Pedro de que, mediante el evangelio 
de Jesucristo, los mortales puedan llegar a ser participantes de la naturaleza 
divina? ¿Pueden los mortales llegar a ser divinos? Y finalmente, ¿deberían 
los discípulos cristianos tomar en serio la proposición de Juan de que, 
cuando el Salvador aparezca en gloria, aquellos que lo vean tal como es 
serán semejantes a él? 

Parece que la primera revelación de la doctrina de la deificación a la Iglesia 
restaurada vino en la visión de las glorias del 16 de febrero de 1832 en la 

discursosud.com                                                     330 
 

https://discursosud.com/


casa de John Johnson, en Hiram, Ohio. Aquellos que alcanzan el grado más 
alto del cielo son descritos como personas que: “Vencen por la fe, y son 
sellados por el Santo Espíritu de la promesa, que el Padre derrama sobre 
todos los que son justos y verdaderos. Ellos son la iglesia del Primogénito. 
Ellos son aquellos en cuyas manos el Padre ha entregado todas las cosas; 
ellos son sacerdotes y reyes, que han recibido de su plenitud y de su gloria; 
… por tanto, como está escrito [Salmo 82:6; Juan 10:34], son dioses, sí, los 
hijos [e hijas] de Dios” (D. y C. 76:53–58; énfasis añadido). 

Digo con cautela que esta visión parece ser la primera revelación de esta 
doctrina porque, como vimos en el capítulo 17, sabemos que muchas partes 
de la revelación sobre el matrimonio eterno, registrada en Doctrina y 
Convenios 132, le fueron dadas al Profeta durante su traducción inspirada 
de la Biblia, ya en 1831. En esa revelación se nos dice que aquellos cuyos 
matrimonios y vidas son sellados por el Santo Espíritu de la Promesa, que 
reciben las dos grandes bendiciones de la vida eterna —la plenitud del 
Padre y la continuación eterna de la familia, vidas eternas (D. y C. 132:19, 
24)—: “son dioses, porque no tienen fin; por tanto, serán de eternidad en 
eternidad, porque continúan; entonces estarán por encima de todo, porque 
todas las cosas les están sujetas. Entonces serán dioses, porque tendrán 
todo poder, y los ángeles estarán sujetos a ellos” (D. y C. 132:20; énfasis 
añadido). 

En septiembre de 1832, en medio de la explicación del Señor sobre las 
condiciones del juramento y convenio del sacerdocio de Melquisedec, el 
Señor declaró: “Porque el que recibe a mis siervos, a mí me recibe; y el que 
a mí me recibe, recibe a mi Padre; y el que recibe a mi Padre, recibe el reino 
de mi Padre; por tanto, todo lo que mi Padre tiene le será dado” (D. y C. 
84:36–38; énfasis añadido). Tres meses después, como parte de la 
maravillosa revelación que conocemos como la Hoja de Olivo, el Profeta fue 
instruido: “Y además, otro ángel tocará su trompeta, … diciendo: 
¡Consumado es! ¡Consumado es! El Cordero de Dios ha vencido y ha pisado 
él solo el lagar, el lagar de la ira del Dios Todopoderoso.” Y obsérvese este 
lenguaje: “Y entonces los ángeles serán coronados con la gloria de su poder, 
y los santos serán llenos de su gloria, y recibirán su herencia y serán hechos 
iguales a él” (D. y C. 88:106–107; énfasis añadido). 

discursosud.com                                                     331 
 

https://discursosud.com/


Como vimos anteriormente, las Lectures on Faith (Lecciones sobre la Fe) 
fueron impartidas en el invierno de 1834–35 en Kirtland, Ohio. La Lección 
Cinco no solo constituye una profunda y significativa exposición sobre la 
Divinidad, sino que también se refiere específicamente a que los hombres y 
las mujeres lleguen a ser como Dios al ser agraciados y revestidos con el 
poder, la gloria y la mente de la Deidad. 

Allí se nos instruye que: “Todos los que guarden los mandamientos de 
[Dios] crecerán de gracia en gracia, y se convertirán en herederos del reino 
celestial y coherederos con Jesucristo; poseyendo la misma mente, siendo 
transformados en la misma imagen o semejanza, incluso la misma imagen 
expresa de aquel que lo llena todo en todo; estando llenos de la plenitud de 
su gloria, y llegando a ser uno en él, así como el Padre, el Hijo y el Espíritu 
Santo son uno.” 

Los Santos, por lo tanto, “tienen un fundamento seguro establecido para el 
ejercicio de la fe para vida y salvación, mediante la expiación y la mediación 
de Jesucristo.” Esto ocurre cuando participamos “de la plenitud del Padre y 
del Hijo por medio del Espíritu. Así como el Hijo participa de la plenitud del 
Padre por medio del Espíritu, de la misma manera los santos han de 
participar de la misma plenitud, para gozar de la misma gloria; porque así 
como el Padre y el Hijo son uno, de igual manera los santos han de ser uno 
en ellos. Por el amor del Padre, la mediación de Jesucristo y el don del 
Espíritu Santo, han de ser herederos de Dios y coherederos con Jesucristo.” 

Hablando de una experiencia que su hermano Lorenzo tuvo antes de su 
bautismo en la Iglesia restaurada en junio de 1836, Eliza R. Snow escribió: 
“Estando presente en una ‘reunión de bendiciones’ en el Templo [de 
Kirtland], antes de su bautismo en la Iglesia: después de escuchar varias 
bendiciones patriarcales pronunciadas sobre las cabezas de diferentes 
individuos cuya historia conocía, y de quienes sabía que el Patriarca era 
totalmente ignorante; quedó asombrado al escuchar que las 
particularidades de esas personas eran positivamente y claramente 
referidas en sus bendiciones. Y, como él mismo expresó después, quedó 
convencido de que una influencia, superior a la presciencia humana, 
dictaba las palabras de quien oficiaba.” En esa ocasión, Lorenzo conoció al 
Patriarca José Smith, padre, y el Padre Smith le dijo a Lorenzo: “Pronto 

discursosud.com                                                     332 
 

https://discursosud.com/


quedarás convencido de la verdad de la obra de los últimos días, y serás 
bautizado; y te digo: Llegarás a ser tan grande como puedas desear—tan 
grande como Dios, y no podrás desear ser más grande.” En la primavera de 
1840, justo antes de partir en una misión a Inglaterra, Lorenzo se encontró 
en una conversación doctrinal con Henry G. Sherwood. El hermano 
Sherwood intentaba explicar la parábola del Salvador sobre los obreros de 
la viña (Mateo 20:1–16). “Mientras escuchaba atentamente su explicación 
—declaró Lorenzo—, el Espíritu del Señor reposó poderosamente sobre mí; 
los ojos de mi entendimiento fueron abiertos, y vi tan claro como el sol en 
su cenit, con asombro y maravilla, la senda de Dios y del hombre. Compuse 
entonces el siguiente pareado que expresa la revelación, tal como me fue 
mostrada…” 

“Así como el hombre es ahora, Dios una vez fue; 
Así como Dios es ahora, el hombre puede llegar a ser.” 

Lorenzo Snow “sintió que esto era una comunicación sagrada, la cual no 
relaté a nadie excepto a mi hermana Eliza, hasta que llegué a Inglaterra, 
cuando en una conversación privada y confidencial con el presidente 
Brigham Young, en Mánchester, le relaté esta extraordinaria 
manifestación.” Al reflexionar más tarde sobre esta profunda doctrina, 
Lorenzo confesó: “No sabía si había llegado a poseer un conocimiento que 
no me correspondía tener; pero sabía que era verdad. Nada de esta índole 
había llegado jamás a mis oídos antes.” Luego, al referirse a una reunión 
privada de líderes de la Iglesia algún tiempo después, dijo: “Fue predicado 
unos pocos años más tarde; por lo menos, el Profeta José enseñó esta idea 
a los Doce Apóstoles.” Y, por supuesto, fue en el Sermón King Follett donde 
José, el Vidente, expuso este tema en un contexto público. 

El discurso de King Follett 

El 7 de abril de 1844, menos de tres meses antes de su martirio, el profeta 
José Smith pronunció un discurso fúnebre en memoria de King Follett, un 
residente de Nauvoo y miembro de la Iglesia que había muerto en un 
accidente mientras cavaba un pozo. 

discursosud.com                                                     333 
 

https://discursosud.com/


El servicio conmemorativo por el hermano Follett se llevó a cabo en 
conjunto con la conferencia general de la Iglesia y fue atendido por miles de 
Santos de los Últimos Días. 

El sermón del Profeta abordó las siguientes doctrinas: 

• Dios, un hombre exaltado, una vez vivió en una tierra, así como 
nosotros vivimos ahora. 

• Es posible que toda persona llegue a ser, mediante los poderes 
transformadores del Todopoderoso que se nos extienden, como 
nuestro Padre Celestial. 

• Crear no significa hacer de la nada, sino organizar o formar a partir 
de materiales preexistentes. 

• En la existencia premortal, nuestro Padre Celestial, la Cabeza de los 
dioses, convocó un concilio de dioses para contemplar y preparar la 
creación de la tierra. 

• La mente del hombre es coeterna con Dios. Dios es un ser 
autoexistente, y lo mismo lo es la parte eterna e increada del 
hombre. 

• La mayor responsabilidad que Dios nos ha dado es buscar a 
nuestros muertos. 

• El pecado imperdonable es una ofensa grave que no será 
perdonada en este mundo ni en el venidero. 

• Los niños pequeños que mueren antes de la edad de 
responsabilidad son salvos en el más alto cielo. Los padres dignos 
que pierdan a sus pequeños tendrán el privilegio de criarlos hasta la 
madurez. 

El Sermón King Follett es, sin duda, uno de los discursos más memorables y 
ciertamente más distintivos pronunciados por José Smith. Para los Santos 
de los Últimos Días, este sermón sugiere una relación con la Deidad que 
expande nuestra mente y ensancha nuestras perspectivas sobre la vida 
presente y la venidera. Para los de otras religiones, en particular los 
cristianos tradicionales, este discurso suele provocar fuertes reacciones: 
antagonismo teológico, acusaciones de herejía. 

En este discurso, el profeta José rechazó como inadecuado e inaceptable al 
dios incognoscible, inalcanzable e inasequible de Platón. Este sermón nos 

discursosud.com                                                     334 
 

https://discursosud.com/


presenta a un Dios que es, como lo afirman las revelaciones, “infinito y 
eterno, de eternidad en eternidad, el mismo Dios inmutable” que está 
“entronizado con gloria, honor, poder, majestad, fuerza, dominio, verdad, 
justicia, juicio, misericordia y una infinitud de plenitud, de eternidad en 
eternidad” (D. y C. 20:17; 109:77). Este Ser glorioso también se deleita en 
honrar a sus hijos, no es egoísta con su gloria y su poder, y desea que sus 
hijos —toda la familia humana— lleguen a ser como Él es. 

Este sermón no forma parte del canon de las Escrituras, no se encuentra 
dentro de las obras estándar, y por lo tanto no tiene el mismo peso a la 
hora de determinar y explicar doctrina que los escritos de la Biblia, el Libro 
de Mormón, Doctrina y Convenios y la Perla de Gran Precio. Además, dado 
que José Smith murió poco tiempo después de pronunciar este discurso, no 
poseemos sus percepciones proféticas suplementarias sobre algunos de los 
puntos doctrinales más difíciles. 

Por ejemplo, como pueblo no tenemos dificultad en aceptar la verdad de 
que Dios fue una vez un hombre; de hecho, creemos que es un hombre 
ahora. Sin embargo, no poseemos detalles doctrinales sobre la vida mortal 
de Dios más allá de lo que enseñó el Profeta. Asimismo, corresponde a los 
sucesores apostólicos y proféticos de José exponer cómo nuestro Padre 
Celestial puede ser un hombre que llegó a ser exaltado (lo cual aceptamos) 
y ser eternamente Dios (lo cual también aceptamos). No obstante, no 
sabemos con exactitud qué significa llegar a ser como Dios, más allá de 
obtener la exaltación y la vida eterna, lo cual implica recibir una plenitud de 
la gloria y del poder del Padre, así como disfrutar de la continuación de la 
unidad familiar en la eternidad (D. y C. 132:19–20). 

Dado que muchos de los que asistieron informaron haber escuchado un 
mensaje que pudo haber durado hasta dos horas (y que requiere entre 
treinta y cuarenta y cinco minutos para leerse), y puesto que no ha habido 
ninguna proclamación o declaración oficial que amplíe, aclare o refine las 
enseñanzas del sermón por parte de quienes poseen las llaves de la 
autoridad del sacerdocio, lo leemos como un discurso histórico muy 
significativo, uno que en muchos sentidos ilustra las alturas espirituales e 
intelectuales a las que aspiraban los Santos en Nauvoo, la Ciudad de José. 
Hoy lo leemos como un pueblo que no teme abordar asuntos teológicos 

discursosud.com                                                     335 
 

https://discursosud.com/


serios, que a veces se atreve a pensar más allá de donde los cristianos 
confesionales cautelosos se atreven a ir. Y lo leemos como creyentes de 
“todo lo que Dios ha revelado, todo lo que ahora revela, y creemos que aún 
revelará muchas cosas grandes e importantes concernientes al Reino de 
Dios” (Artículos de Fe 1:9). 

Comenzamos nuestra exposición aquí con la profunda percepción del 
Profeta acerca tanto de Dios como del hombre: “Si los hombres no 
comprenden el carácter de Dios, no se comprenden a sí mismos.” José 
procuró derribar la colosal creencia cristiana que había estado en pie 
durante siglos y siglos: que Dios es totalmente otro, que es de una especie 
distinta al hombre, que Dios es el Creador y nosotros somos simplemente 
criaturas. José propuso con valentía y sin titubeos que, si un hombre o una 
mujer desea sinceramente comprender la naturaleza de la humanidad, 
debe adentrarse en las santas Escrituras, debe escudriñar la palabra 
profética, para descubrir exactamente cómo es la Deidad. Si sabes cómo es 
Aquel que ha llegado a la plenitud, puedes comenzar a entender con mayor 
claridad lo que aquel que está en proceso puede finalmente llegar a ser. El 
filósofo Santo de los Últimos Días Truman Madsen lo expresó bellamente: 
“Uno comienza la mortalidad con el velo corrido, pero poco a poco es 
impulsado a penetrar el velo dentro de sí mismo. Con el tiempo, es 
conducido a buscar el santo de los santos dentro del templo de su propio 
ser.” 

Dios fue una vez un hombre 

José, el Vidente, preguntó: “¿Qué clase de ser era Dios en el principio?” La 
contundencia de su respuesta ha deleitado a sus seguidores, al mismo 
tiempo que ha escandalizado a sus críticos: “¡Dios mismo fue una vez como 
nosotros somos ahora, y es un hombre exaltado, y se sienta entronizado en 
los cielos! Ese es el gran secreto. Si el velo se rasgara hoy, y el gran Dios que 
mantiene este mundo en su órbita, y que sostiene todos los mundos y 
todas las cosas por su poder, se hiciera visible —digo, si lo vierais hoy, lo 
veríais en forma como la de un hombre— como vosotros mismos, en la 
persona, la imagen y la misma forma de un hombre; porque Adán fue 
creado según la misma forma, imagen y semejanza de Dios, y recibió 

discursosud.com                                                     336 
 

https://discursosud.com/


instrucción de Él, y anduvo, habló y conversó con Él, como un hombre habla 
y se comunica con otro.” 

Y añadió: “El primer principio del Evangelio es saber con certeza el Carácter 
de Dios, y saber que podemos conversar con Él como un hombre conversa 
con otro, y que Él fue una vez un hombre como nosotros; sí, que Dios 
mismo, el Padre de todos nosotros, habitó en una tierra, lo mismo que 
Jesucristo mismo lo hizo.” 

Esta doctrina es, sin duda, sorprendente. Pero, ¿es irreverente o blasfema, 
como muchos sostienen? Yo pienso que no. ¿Qué está diciendo el Profeta y 
qué no está diciendo? 

Primero, que Dios es más que una palabra, una esencia, una fuerza, una ley, 
más que la gran primera causa; Él tiene forma, figura, imagen y semejanza. 
Es un Él; tiene género. Esto no es tan extraño, pues el Profeta dejó en claro 
en 1843 que: “El Padre tiene un cuerpo de carne y huesos tan tangible 
como el del hombre” (D. y C. 130:22). De nuevo, que Él fue “una vez un 
hombre” no resulta tan sorprendente, dado que los Santos de los Últimos 
Días creen que todavía es un hombre, un ser humano exaltado, 
ciertamente, un Hombre de Santidad glorificado (Moisés 6:57). Tiene forma 
y figura, forma y figura humanas. Esto es lo que los Santos de los Últimos 
Días quieren decir cuando afirman que Dios y el hombre son de la misma 
especie. 

El concepto de que Dios tiene un cuerpo físico (D. y C. 130:22) está 
inextricablemente ligado a doctrinas como la inmortalidad del alma, la 
encarnación de Cristo, la resurrección literal, el matrimonio eterno y la 
continuación de la unidad familiar en la eternidad. En su naturaleza 
corporal o física, Dios solo puede estar en un lugar a la vez. Su naturaleza 
divina, sin embargo, es tal que su gloria, su poder y su influencia —es decir, 
su Espíritu Santo— llenan la inmensidad del espacio y son el medio por el 
cual Él es omnipresente y mediante el cual se nos extienden la ley, la luz y la 
vida (D. y C. 88:6–13). 

El cuerpo físico del Padre no limita su capacidad ni resta en absoluto a su 
santidad infinita, más de lo que el cuerpo resucitado de Cristo lo hizo (Lucas 

discursosud.com                                                     337 
 

https://discursosud.com/


24:36–39; Juan 20–21). El Señor resucitado dijo de sí mismo: “Toda 
potestad me es dada en el cielo y en la tierra” (Mateo 28:18). 

Eso no suena en absoluto como si Jesús estuviera limitado de alguna 
manera por su fisicalidad. 

Como señaló el historiador Richard Bushman: “En la visión de José, hacer a 
Dios corpóreo no lo disminuía: José tenía poca noción de que la carne fuera 
algo vil. En contraste con las teologías convencionales, José veía la 
corporeidad como un aspecto glorioso de la existencia humana.” 

Curiosamente, las investigaciones del profesor David Paulsen, del 
Departamento de Filosofía de la Universidad Brigham Young, indicaron que 
la idea de la corporeidad de Dios se enseñó en la Iglesia cristiana primitiva 
hasta los siglos IV y V, antes de que se perdiera del conocimiento del 
pueblo. 

Académicos de otras religiones también han comentado sobre la 
posibilidad de la corporeidad de Dios. Por ejemplo, James L. Kugel, profesor 
emérito de literatura hebrea en la Universidad de Harvard, escribió que 
algunos de los supuestos más básicos de los estudiosos acerca de Dios —
incluida la idea de “que no tiene cuerpo pero existe en todas partes 
simultáneamente”— no se encuentran “articulados en las partes más 
antiguas de la Biblia. … Nos gusta pensar que lo que nuestras religiones 
enseñan hoy en día acerca de Dios es lo que la gente siempre ha creído.” 

Además, “las narrativas bíblicas no gustaban de hablar de Dios 
apareciéndose realmente a los seres humanos directamente y conversando 
con ellos cara a cara. La razón no era que Dios en aquellos días se pensara 
invisible, y ciertamente no que Él fuera (como filósofos y teólogos 
posteriores afirmarían) enteramente espiritual y por lo tanto sin cuerpo que 
pudiera ser visto. Más bien, en la Biblia Dios no suele ser visto por los seres 
humanos por una razón completamente distinta: especialmente en las 
partes más antiguas, se creía que verlo era extremadamente peligroso.” 

Kugel observó que: “El mismo Dios que detuvo a los patriarcas y habló con 
Moisés cara a cara es percibido en tiempos posteriores como una enorme 
deidad cósmica—no necesariamente invisible ni carente de cuerpo, sino tan 

discursosud.com                                                     338 
 

https://discursosud.com/


inmensa como para superar nuestras propias capacidades de comprensión, 
casi nuestra imaginación.” 

Esta doctrina es, sin duda, sorprendente. Pero, ¿es irreverente o blasfema, 
como muchos sostienen? Yo pienso que no. ¿Qué está diciendo el Profeta y 
qué no está diciendo? 

Primero, que Dios es más que una palabra, una esencia, una fuerza, una ley, 
más que la gran causa primera; Él tiene forma, figura, imagen y semejanza. 
Es un Él; tiene género. Esto no es tan extraño, pues el Profeta dejó en claro 
en 1843 que: “El Padre tiene un cuerpo de carne y huesos tan tangible 
como el del hombre” (D. y C. 130:22). 

De nuevo, que Él fue “una vez un hombre” no resulta tan sorprendente, 
dado que los Santos de los Últimos Días creen que todavía es un hombre, 
un ser humano exaltado, ciertamente, un Hombre de Santidad glorificado 
(Moisés 6:57). Tiene forma y figura, forma y figura humanas. Esto es lo que 
los Santos de los Últimos Días quieren decir cuando afirman que Dios y el 
hombre son de la misma especie. 

El concepto de que Dios tiene un cuerpo físico (D. y C. 130:22) está 
inextricablemente vinculado a doctrinas como la inmortalidad del alma, la 
encarnación de Cristo, la resurrección literal, el matrimonio eterno y la 
continuación de la familia en la eternidad. En su naturaleza corporal o física, 
Dios solo puede estar en un lugar a la vez. Su naturaleza divina, sin 
embargo, es tal que su gloria, su poder y su influencia —es decir, su Espíritu 
Santo— llenan la inmensidad del espacio y son el medio por el cual Él es 
omnipresente y mediante el cual se extienden hacia nosotros la ley, la luz y 
la vida (D. y C. 88:6–13). 

El cuerpo físico del Padre no limita su capacidad ni disminuye en lo más 
mínimo su santidad infinita, más de lo que el cuerpo resucitado de Cristo lo 
hizo (Lucas 24:36–39; Juan 20–21). El Señor resucitado dijo de sí mismo: 
“Toda potestad me es dada en el cielo y en la tierra” (Mateo 28:18). Eso no 
suena en absoluto como si Jesús estuviera limitado de alguna manera por 
su fisicalidad. 

discursosud.com                                                     339 
 

https://discursosud.com/


Como señaló el historiador Richard Bushman: “En la visión de José, hacer a 
Dios corpóreo no lo reducía: José tenía poca noción de que la carne fuera 
algo vil. En contraste con las teologías convencionales, José veía la 
corporeidad como un aspecto glorioso de la existencia humana.” 

Curiosamente, las investigaciones del profesor David Paulsen, del 
Departamento de Filosofía de la Universidad Brigham Young, indicaron que 
la idea de la corporeidad de Dios se enseñó en la Iglesia cristiana primitiva 
hasta los siglos IV y V, antes de que se perdiera del conocimiento del 
pueblo. 

Académicos de otras religiones también han comentado sobre la 
posibilidad de la corporeidad de Dios. Por ejemplo, James L. Kugel, profesor 
emérito de literatura hebrea en la Universidad de Harvard, escribió que 
algunos de los supuestos más básicos de los estudiosos acerca de Dios —
incluida la idea de “que Él no tiene cuerpo pero existe en todas partes 
simultáneamente”— no se encuentran “articulados en las partes más 
antiguas de la Biblia. … Nos gusta pensar que lo que nuestras religiones 
enseñan hoy acerca de Dios es lo que la gente siempre ha creído.” 

Además, “las narrativas bíblicas no gustaban de hablar de Dios 
apareciéndose realmente a los seres humanos directamente y conversando 
con ellos cara a cara. La razón no era que en aquellos días se pensara que 
Dios era invisible, y ciertamente no que Él fuera (como más tarde afirmarían 
filósofos y teólogos) totalmente espiritual y por lo tanto sin cuerpo que 
pudiera ser visto. Más bien, en la Biblia Dios no suele ser visto por los 
hombres por una razón completamente distinta: especialmente en las 
partes más antiguas, se creía que verlo era extremadamente peligroso.” 

Kugel observó que: “El mismo Dios que se acercaba a los patriarcas y 
hablaba con Moisés cara a cara es percibido en tiempos posteriores como 
una enorme deidad cósmica —no necesariamente invisible ni carente de 
cuerpo, sino tan inmensa que supera nuestras propias capacidades de 
comprensión, casi nuestra imaginación.” 

Con el tiempo, el Dios que habló directamente con Moisés “se convirtió en 
un motivo de incomodidad para los teólogos posteriores. Era, dijeron ellos, 

discursosud.com                                                     340 
 

https://discursosud.com/


en realidad el gran Dios universal” que es “omnisciente, omnipresente y 
totalmente no físico.” 

Kugel preguntó: “¿Acaso no representa la eventual aparición del 
cristianismo —en particular el cristianismo niceno, con su doctrina de la 
Trinidad— también, en su manera propia, un intento de llenar el vacío 
dejado por el Dios del Antiguo Testamento?” 

El difunto teólogo cristiano Clark Pinnock escribió que si hemos de “tomar 
en serio las metáforas bíblicas, ¿está Dios de algún modo corporizado? … 
No creo que la idea sea tan ajena a la visión bíblica de Dios como hemos 
supuesto. En la tradición, se piensa que Dios funciona principalmente como 
un espíritu desencarnado, pero esto apenas es una idea bíblica. … En las 
teofanías del Antiguo Testamento, Dios se encuentra con los seres 
humanos en la forma de un hombre. … A eso añadamos el hecho de que 
Dios tomó un cuerpo en la encarnación y que Cristo ha llevado ese cuerpo 
consigo a la gloria. Me parece que la Biblia no concibe a Dios como un ser 
sin forma.” 

¿Qué sabemos de un tiempo antes de que Dios fuera Dios? ¿Qué sabemos 
del tiempo en que habitó en una tierra? Nada. En realidad, no sabemos más 
de lo que declaró José Smith. Perspectivas sobre la vida de Dios antes de su 
condición de divinidad no se encuentran en nuestro canon de escrituras (la 
Biblia, el Libro de Mormón, Doctrina y Convenios y la Perla de Gran Precio), 
ni en declaraciones o proclamaciones doctrinales oficiales, ni en los 
manuales o materiales curriculares actuales, ni se han expuesto 
disertaciones doctrinales sobre el tema en conferencias generales hoy en 
día. 

Al hablar de este asunto sensible en una entrevista, el presidente Gordon B. 
Hinckley declaró: “No he oído que se discuta en público desde hace mucho 
tiempo. No conozco todas las circunstancias en que se hizo la declaración. 
Entiendo el trasfondo filosófico detrás de ella, pero no sé mucho al 
respecto, y no creo que otros sepan mucho al respecto.” Es importante 
señalar que el presidente Hinckley no estaba negando que los Santos de los 
Últimos Días crean en la theosis, o deificación, como han sugerido algunos 
críticos; más bien, el presidente Hinckley estaba afirmando que sabemos 
poco o nada en cuanto a la declaración de José Smith de que Dios una vez 

discursosud.com                                                     341 
 

https://discursosud.com/


habitó en una tierra. Más adelante veremos cómo el propio presidente 
Hinckley afirmó la doctrina de la deificación en una conferencia general de 
la Iglesia. 

Los mortales pueden llegar a ser como Dios 

José prosiguió diciendo: “He aquí, pues, la vida eterna: conocer al único 
Dios sabio y verdadero; y tenéis que aprender a ser dioses vosotros 
mismos, y a ser reyes y sacerdotes de Dios, lo mismo que todos los dioses 
han hecho antes que vosotros, es decir, pasando de un grado pequeño a 
otro, y de una capacidad pequeña a una mayor; de gracia en gracia, de 
exaltación en exaltación, hasta que obtengáis la resurrección de los 
muertos, y seáis capaces de morar en fuegos eternos y sentaros en gloria, 
como hacen aquellos que están entronizados en poder eterno.” 

Obsérvese con cuidado: llegar a ser como Dios es recibir la plenitud del 
sacerdocio, llegar a ser rey y reina, sacerdote y sacerdotisa, haber recibido 
las ordenanzas de la casa del Señor y haber guardado los convenios 
asociados con ellas. Como vimos en la visión de las glorias, es llegar a ser, 
en el sentido más pleno —mediante el poder santificador de la expiación de 
Jesucristo—, un hijo o hija de Dios (D. y C. 76:56–58). 

Nuestro Dios no es posesivo, no es alguien que acapara su poder, gloria y 
dones. Dios tiene el poder y el deseo de extender su gracia —incluidos los 
dones, frutos y bendiciones del Espíritu— a sus hijos, y no vacila en hacerlo. 
Las Escrituras no hablan de una barrera más allá de la cual los individuos no 
puedan progresar espiritualmente. Los seguidores de Cristo no son 
advertidos por los escritores y oradores de las Escrituras antiguas o 
modernas de que pueden progresar, crecer, madurar y desarrollarse “hasta 
aquí y no más.” La vida eterna, la exaltación, la salvación —todos son 
términos equivalentes. En palabras del élder Bruce R. McConkie: “Ser salvo, 
obtener la exaltación, heredar la vida eterna, todo significa llegar a ser uno 
con Dios, vivir como Él vive, pensar como Él piensa, actuar como Él actúa, 
poseer la misma gloria.” Obtener la vida eterna o exaltación es obtener la 
deidad. 

El élder Jeffrey R. Holland explicó que: “Jesús no vino tanto para mejorar la 
visión que Dios tenía del hombre, sino para mejorar la visión que el hombre 

discursosud.com                                                     342 
 

https://discursosud.com/


tenía de Dios, y para suplicarles que amaran a su Padre Celestial así como Él 
siempre los ha amado y siempre los amará.” De manera semejante, uno de 
los esfuerzos más significativos de José Smith fue hacer que el Padre del 
universo resultara más accesible a sus hijos dentro de ese universo, 
recuperar al Dios inalcanzable, incognoscible, intemporal e impasible que 
había sido relegado a un “más allá” grandioso por los cristianos 
tradicionales. Como observó mi amigo Richard Mouw, del Seminario 
Teológico Fuller: “Aunque José [Smith] y Mary Baker Eddy sostenían 
sistemas metafísicos muy diferentes —de hecho, opuestos—, con José 
defendiendo un fisicalismo total y la fundadora de la Ciencia Cristiana 
insistiendo en un mentalismo absoluto, ambos estaban motivados por el 
deseo de reducir la distancia entre Dios y los seres humanos. 

Estas dos teologías de ‘reducir la distancia’ surgieron en un entorno 
significativamente moldeado por el alto calvinismo del puritanismo de 
Nueva Inglaterra. Pienso que puede —con razón, desde una perspectiva 
cristiana ortodoxa— sostenerse que la teología de Nueva Inglaterra, que 
subrayaba la legítima distancia metafísica entre Dios y sus criaturas 
humanas, no obstante, al mismo tiempo fomentaba una distancia espiritual 
insana entre la deidad calvinista y sus súbditos humanos.” 

En más de una ocasión he escuchado que la visión SUD de la Deidad se 
describe como una creencia en un “Dios finito.” Supongo que, debido a la 
declaración de José Smith de que Dios fue una vez un hombre, la gente 
salta a la conclusión de que el Dios en quien los Santos de los Últimos Días 
depositan toda su confianza no es el mismo Ser que los cristianos 
reconocen como el Dios de los omnis. Sin embargo, yo soy de los que se 
sienten muy incómodos al afirmar que creemos en un Dios finito; todas las 
Escrituras dicen lo contrario. Por ejemplo, en Doctrina y Convenios 
aprendemos que los Santos de los Últimos Días adoran: “un Dios en el cielo, 
que es infinito y eterno, de eternidad en eternidad, el mismo Dios 
inmutable, el formador de los cielos y la tierra, y de todas las cosas que en 
ellos hay” (D. y C. 20:17). Nuestro Padre Celestial es, en verdad, 
omnipotente, omnisciente y, por el poder de su Espíritu Santo, 
omnipresente. Es un ser glorificado, exaltado, resucitado, “el único 
gobernador supremo y ser independiente en quien moran toda plenitud y 
perfección; … en Él moran todo buen don y todo buen principio; Él es el 

discursosud.com                                                     343 
 

https://discursosud.com/


Padre de las luces; en Él mora el principio de la fe independientemente, y Él 
es el objeto en quien la fe de todos los demás seres racionales y 
responsables se centra para vida y salvación.” El Todopoderoso está 
“entronizado, con gloria, honor, poder, majestad, fuerza, dominio, verdad, 
justicia, juicio, misericordia y una infinitud de plenitud” (D. y C. 109:77). Él 
no es un estudiante, ni un aprendiz, ni un novato. En resumen, nuestro Dios 
es Dios. 

Además, aunque los Santos de los Últimos Días ciertamente aceptan las 
enseñanzas de José Smith sobre que el hombre puede llegar a ser como 
Dios, no comprendemos plenamente todo lo que implica una declaración 
tan audaz. Los líderes de la Iglesia han hablado muy poco acerca de qué 
cualidades o atributos de la Deidad pueden o podrán ser transmitidos y 
adquiridos por los seres humanos glorificados, y cuáles residen y 
permanecerán únicamente y para siempre con el Dios Todopoderoso. Lo 
que sí sabemos es que, mediante la expiación de Jesucristo y el poder 
santificador del Espíritu, podemos desarrollar y madurar en los atributos 
cristianos, en la naturaleza divina —es decir, llegar a ser más semejantes a 
nuestro Salvador Jesucristo— hasta que estemos preparados y nos 
sintamos cómodos para morar en la presencia de Dios y de Cristo, junto con 
nuestras familias, para siempre. Eso es la vida eterna o la divinidad. 

Aunque creemos que llegar a ser como Dios forma parte de la vida eterna 
(D. y C. 132:19–20), no creemos que jamás, por los siglos de los siglos, 
desplacemos o destronemos a Dios el Padre Eterno ni a su Unigénito Hijo, 
Jesucristo; esos Seres santos son y siempre serán los Dioses a quienes 
adoramos. No tengo conocimiento de ninguna declaración autorizada en la 
literatura de los Santos de los Últimos Días que sugiera que alguna vez 
adoremos a algún ser distinto de los que componen la Deidad. 

Al describir a quienes son glorificados y alcanzan la vida eterna, el élder 
Parley P. Pratt declaró: “La diferencia entre Jesucristo y otro hombre 
inmortal y celestial es esta: el hombre está subordinado a Jesucristo, no 
hace nada por sí mismo, sino que hace todas las cosas en el nombre de 
Cristo y por su autoridad, teniendo la misma mente, y atribuyendo toda la 
gloria a Él y a su Padre.” Creemos en “un solo Dios” en el sentido de que 
amamos y servimos a una sola Deidad, una Presidencia divina, cada uno de 

discursosud.com                                                     344 
 

https://discursosud.com/


los cuales posee en perfección todos los atributos de la divinidad (Alma 
11:44; D. y C. 20:28). Aunque no creemos que Dios y el hombre sean de 
especies diferentes, reconocemos sin dificultad que el abismo entre un ser 
caído y mortal y un Ser inmortal, resucitado y glorificado es inmenso (D. y C. 
20:17; 109:77). 

Muchos críticos del mormonismo se han apresurado a cuestionar el célebre 
pareado de Lorenzo Snow, quinto Presidente de la Iglesia: 

“Así como el hombre es, Dios una vez fue. 
Así como Dios es, el hombre puede llegar a ser.” 

El filósofo SUD Truman Madsen me preguntó una vez: 

“¿Y si este pareado se expresara de manera diferente?” 

Entonces sugirió una formulación alternativa: 

“Así como el hombre es, Cristo una vez fue. 
Así como Cristo es, el hombre puede llegar a ser.” 

El presidente Snow explicó en una ocasión que, así como el hombre ahora 
es, Dios una vez fue, aun el Niño de Belén, avanzando a la niñez, de ahí a la 
juventud, la madurez, y luego a la Divinidad. Esto, entonces, es “la meta del 
supremo llamamiento del hombre en Cristo Jesús.” En todos los aspectos, 
llegamos a ser como Dios es al esforzarnos por llegar a ser como Jesucristo 
es, procurando emular al Hijo sin pecado de Dios; en efecto, la gran 
búsqueda de toda la humanidad es la imitación de Cristo. El amado 
eclesiástico y escritor cristiano John Stott explicó: “Quiero compartir con 
ustedes el lugar donde mi mente ha llegado a descansar al acercarme al 
final de mi peregrinaje en la tierra, y es este: Dios quiere que su pueblo 
llegue a ser como Cristo. La semejanza a Cristo es la voluntad de Dios para 
el pueblo de Dios. … En otras palabras, si afirmamos ser cristianos… la 
manera en que Dios nos hace semejantes a Cristo es llenándonos con su 
Espíritu.” 

El otro punto que debe señalarse es que ciertamente no somos el único 
grupo cristiano profesante que sostiene este principio: las iglesias 
ortodoxas orientales, con un número de adherentes que supera los 300 

discursosud.com                                                     345 
 

https://discursosud.com/


millones, lo han hecho durante siglos. Jordan Vajda, anteriormente católico 
romano, señaló que: “Lo que se pretendía fuera un término de ridículo ha 
resultado ser un término de aprobación, porque el testimonio de los Padres 
griegos de la Iglesia… es que ellos también creían que la salvación 
significaba ‘llegar a ser un dios’. Parece que si la soteriología [estudio de la 
salvación] de uno no puede acomodar una doctrina de divinización 
humana, entonces al menos implícitamente, si no explícitamente, ha 
rechazado la herencia de la Iglesia cristiana primitiva y se ha apartado de la 
fe del cristianismo del primer milenio. Sin embargo, si ese es el caso, 
quienes sostienen tal soteriología también creen, en efecto, que el 
cristianismo, desde aproximadamente el siglo II en adelante, ha apostatado 
y se ha equivocado en este asunto central de la salvación humana.” 

Creación ex nihilo 

El teólogo cristiano Emil Brunner habló de la brecha entre Dios y el hombre: 
“No hay mayor sentido de distancia que el que se encierra en las palabras 
Creador–Creación. Ahora bien, esto es lo primero y fundamental que puede 
decirse del hombre: es una criatura, y como tal está separado por un 
abismo de la manera de ser divina. La mayor disimilitud entre dos cosas que 
podemos expresar en absoluto —más disímil que la luz y la oscuridad, la 
muerte y la vida, el bien y el mal— es la que existe entre el Creador y lo 
creado.” 

Es natural que quienes creen que Dios y la humanidad son básicamente de 
una especie diferente, y que Dios es un ser totalmente independiente y no 
creado, también crean que hubo un tiempo en que solo existía Dios y que, 
por lo tanto, la Creación tuvo que ser ex nihilo, es decir, de la nada. Que 
existiera algo en el universo a lo cual Dios recurriera o de lo cual dependiera 
para construir los mundos, por ejemplo, es sugerir lo impensable: que el 
elemento sea tan eterno como Él mismo, una noción que los teólogos 
jamás podrían siquiera considerar. 

El profeta José Smith respondió a tales ideas sugiriendo que la palabra 
hebrea traducida como “crear” realmente significa organizar, lo que implica 
que la Deidad recurrió a materia ya existente. Él enseñó: “Los doctores 
instruidos dicen que Dios creó los cielos y la tierra de la nada. Consideran 
una blasfemia contradecir esta idea. Te llamarán necio. Les preguntas por 

discursosud.com                                                     346 
 

https://discursosud.com/


qué y ellos dicen: ¿Acaso no dice la Biblia que [Dios] creó el mundo? Y ellos 
infieren que debió de ser de la nada. La palabra crear… significa organizar, 
lo mismo que un hombre usaría [materiales preexistentes] para construir 
un barco. Por lo tanto inferimos que Dios tenía materiales de los cuales 
organizar: el caos, la materia caótica; el elemento había existido desde el 
mismo momento en que Él había existido. Los principios puros del 
elemento son principios que nunca pueden ser destruidos; pueden ser 
organizados y reorganizados, pero no destruidos.” 

Los niños en la resurrección 

Al hablar sobre la condición de los niños en la resurrección, el Profeta dijo: 
“Se puede hacer una pregunta: ‘¿Tendrán las madres a sus hijos en la 
eternidad?’ ¡Sí! ¡Sí! Madres, tendréis a vuestros hijos; porque ellos tendrán 
vida eterna, pues su deuda está pagada. Los niños… deben resucitar tal 
como murieron; allí podremos recibir a nuestros hermosos infantes con la 
misma gloria —la misma hermosura— en la gloria celestial.” Según Mary 
Isabella Horne, José “nos dijo que recibiríamos a esos niños en la mañana 
de la resurrección tal como los habíamos dejado, en pureza e inocencia, y 
que los nutriríamos y cuidaríamos como sus madres. Dijo que los niños 
serían levantados en la resurrección tal como fueron sepultados, y que 
[finalmente] obtendrían toda la inteligencia necesaria para ocupar tronos, 
principados y potestades.” 

Con los años, después de la muerte del Profeta, surgió cierta confusión 
respecto a sus enseñanzas sobre la condición de los niños en la 
resurrección. Algunos afirmaron erróneamente que el Profeta había 
enseñado que los niños serían resucitados como tales y nunca crecerían, 
permaneciendo en ese estado por toda la eternidad. 

El presidente Joseph F. Smith recopiló testimonios y declaraciones juradas 
de personas que habían escuchado en persona el Sermón King Follett, y fue 
su poderoso testimonio que José Smith hijo había enseñado la verdad, pero 
que algunos lo habían malinterpretado. En 1895, en el funeral de Daniel W. 
Grant, hijo de Heber J. Grant, el presidente Smith dijo: 

“Tales niños están en el seno del Padre. Heredarán su gloria y su exaltación, 
y no serán privados de las bendiciones que les pertenecen; … 

discursosud.com                                                     347 
 

https://discursosud.com/


José Smith, el Profeta… declaró que la madre que dejó a su pequeño hijo… 
tendría después de la resurrección todo el gozo, la satisfacción y el placer, e 
incluso más de lo que habría sido posible tener en la mortalidad, al ver a su 
hijo crecer hasta la plena medida de la estatura de su espíritu. … [El] cuerpo 
se desarrollará, ya sea en el tiempo o en la eternidad, hasta la plena 
estatura del espíritu, y cuando a la madre se le priva del placer y gozo de 
criar a su bebé hasta la madurez en esta vida, por medio de la muerte, ese 
privilegio le será renovado en la vida venidera, y lo disfrutará en una 
plenitud mayor que la que hubiera sido posible aquí. Cuando lo haga allá, 
será con el conocimiento certero de que los resultados serán sin fracaso; 
mientras que aquí, los resultados son desconocidos hasta que hemos 
pasado la prueba.” 

En las hermosamente esperanzadoras palabras del hermano José: “Todas 
vuestras pérdidas os serán restituidas en la resurrección, con tal que 
permanezcáis fieles. Por la visión del Todopoderoso lo he visto.” 

Conclusión 

Por un lado, adoramos a un Ser divino con quien podemos identificarnos, 
un Ser cuya infinitud no excluye ni su inmediatez ni su intimidad. “El día en 
que Dios creó al hombre” —atestigua la traducción inspirada del Génesis 
hecha por el Profeta—, “a semejanza de Dios lo hizo; a la imagen de su 
propio cuerpo, varón y hembra los creó” (Moisés 6:8–9). 

Creemos que Dios no es simplemente una influencia espiritual, una fuerza 
en el universo o el Primer Motor. Cuando oramos: “Padre nuestro que estás 
en los cielos” (Mateo 6:9), queremos decir lo que decimos. Creemos que 
Dios es comprensible, conocible, accesible, y, como su Hijo Amado, sensible 
a nuestras debilidades (Hebreos 4:15). 

Por otro lado, nuestro Dios es Dios. No hay verdad que Él no conozca ni 
poder que no posea. Los pasajes de las Escrituras que hablan de Él como el 
mismo ayer, hoy y por los siglos claramente se refieren a sus atributos 
divinos: su amor, justicia, constancia y disposición a bendecir a sus hijos. 
Dios es nuestro Padre Celestial, el Padre de nuestros espíritus (Números 
16:22; 27:16; Hebreos 12:9). Él es un hombre glorificado y exaltado. Dios es 
en todo sentido un Ser divino. Posee en perfección cada atributo de la 

discursosud.com                                                     348 
 

https://discursosud.com/


divinidad. Es omnipotente, omnisciente y, por el poder de su Espíritu Santo, 
omnipresente. 

Estas cosas las hemos llegado a saber principalmente por medio de las 
revelaciones y traducciones que vinieron a través de José Smith, así como 
por los conmovedores e inspiradores sermones que él pronunció. Y también 
sabemos algo infinitamente sublime acerca de nuestro destino. El élder 
Hyrum Mack Smith, hijo de Joseph F. Smith y también miembro del Cuórum 
de los Doce Apóstoles, junto con un asociado, Janne M. Sjodahl, ofrecieron 
el siguiente comentario sobre Doctrina y Convenios 132:20, “Entonces 
serán dioses”: 

“¡Qué maravillosa es esta revelación en comparación con las estrechas 
ideas que se sostienen en el mundo! Los hijos de reyes son príncipes y 
princesas, que se relacionan en términos de igualdad con sus padres reales, 
y tienen una buena oportunidad de llegar a ser reyes y reinas ellos mismos. 
Pero cuando decimos que el privilegio de los hijos de Dios es asociarse con 
Él en las mansiones eternas, y que pueden llegar a ser dioses, entonces el 
mundo no nos entiende, y muchos nos consideran culpables de blasfemia. 

Parecen pensar que honran a Dios suponiendo que Sus hijos son 
infinitamente inferiores a Él. ¿Qué clase de padre es entonces, que 
consideraría un honor ser progenitor de una descendencia inferior? ¿Hay 
algún rey en la tierra que se sienta honrado por tener degenerados y 
mendigos por hijos? ¿No se regocijan los padres y madres en el progreso de 
sus hijos? ¿No es su ambición educar y preparar a sus seres queridos hasta 
que lleguen al más alto grado posible de inteligencia y eficiencia? 

Ciertamente, no podemos hacer mayor honor a Dios, nuestro Padre, que 
admitir las posibilidades divinas que Él ha plantado en Sus hijos, y que serán 
desarrolladas bajo Su tutoría en esta vida y en la venidera, hasta que Sus 
hijos sean perfectos como Él es perfecto.” 

“El propósito total del evangelio —declaró el presidente Gordon B. 
Hinckley— es llevarnos hacia adelante y hacia arriba a logros mayores, 
incluso, finalmente, a la divinidad. Esta gran posibilidad fue proclamada por 
el Profeta José Smith en el Sermón King Follett y enfatizada por el 
presidente Lorenzo Snow. … Nuestros enemigos nos han criticado por creer 

discursosud.com                                                     349 
 

https://discursosud.com/


en esto. Nuestra respuesta es que este concepto elevado de ninguna 
manera disminuye a Dios el Padre Eterno. Él es el Todopoderoso. Él es el 
Creador y Gobernador del universo. Él es el más grande de todos y siempre 
lo será. Pero así como cualquier padre terrenal desea para sus hijos e hijas 
todo éxito en la vida, así creo que nuestro Padre Celestial desea para Sus 
hijos que puedan acercarse a Él en estatura y estar a Su lado, 
resplandecientes en fuerza y sabiduría divinas.” 

Por medio de José Smith ha llegado el conocimiento sobre Dios y el hombre 
que se había perdido durante siglos, conocimiento precioso que ayuda a 
develar al Ser misterioso a quien adoramos, conocimiento sublime que 
eleva el alma humana de la desesperación existencial a una serena 
confianza que acompaña al conocimiento correcto de lo que realmente son 
los seres humanos y de lo que pueden llegar a ser. 

Mi difunto amigo y colega Rodney Turner escribió hace algunos años: 
“Saber lo que Dios es, es saber lo que el hombre es, y lo que puede llegar a 
ser. La pérdida de este conocimiento explica en gran medida la situación 
actual de la humanidad. El hombre, como el agua, no puede elevarse más 
alto que sus comienzos. Si un número cada vez mayor de hombres y 
mujeres eligen revolcarse en el fango de la carnalidad, no debemos olvidar 
que se les enseña que la raza humana se originó en el fango. Tenemos poco 
deseo de alcanzar las estrellas si no creemos que venimos de las estrellas. 
Que así fue es el mensaje del Evangelio Restaurado. Por eso La Iglesia de 
Jesucristo de los Santos de los Últimos Días testifica que, en lo que respecta 
a los valientes, el origen del hombre es el destino del hombre.” 

Podríamos preguntarnos: ¿Desea Dios que Sus hijos sean como Él? ¿O es 
esto algo que le resulta repulsivo? ¿Es algo inapropiado? ¿Posee Dios el 
poder de transformar a los mortales a Su propia imagen? ¿Qué aspectos de 
la “naturaleza divina” o de “ser como Él” están fuera de los límites o 
resultan impropios? ¿Qué mandamientos en las Escrituras prohíben a los 
hijos de Dios aspirar a ser como Él en todo lo posible? 

“Lo que el Padre Eterno quiere para ti y contigo —señaló Truman G. 
Madsen— es la plenitud de tus posibilidades. Y esas posibilidades son 
infinitas. Él no te hizo simplemente de la nada para ser un gusano; te 
adoptó y engendró a Su semejanza con el fin de compartir Su naturaleza. Y 

discursosud.com                                                     350 
 

https://discursosud.com/


envió a Su Primogénito para ejemplificar cuán gloriosa puede ser esa 
naturaleza —aun en la mortalidad. Ese es nuestro testimonio.” 

¡Qué testimonio tan significativo, qué verdad religiosa tan profundamente 
importante que nos ha llegado por la instrumentalidad de un profeta 
moderno, José Smith! No es más que otra evidencia doctrinal de su 
llamamiento profético. 

  

discursosud.com                                                     351 
 

https://discursosud.com/


Capítulo 21 
La Muerte del Testador 

 

 

Carthage, Illinois, junio de 1844. A medida que José Smith, el Profeta, se 
convertía cada vez más en objeto de controversia, burla y división, sintió la 
necesidad de prepararse a sí mismo y a su pueblo para lo que parecía 
inevitable. Así, en las semanas que precedieron al martirio, los líderes de la 
Iglesia pasaron incontables horas juntos en seria contemplación e 
instrucción sobre temas tales como las llaves del reino de Dios, la sucesión 
apostólica y la reubicación de los Santos de los Últimos Días en el Oeste. 
Como resultado, el Vidente Escogido pudo ir a la tumba en paz. 

Muchos factores condujeron a la muerte del profeta José Smith. El 
historiador Davis Bitton explicó: “Los desarrollos doctrinales en Nauvoo 
introdujeron creencias que … no habrían de granjear simpatía hacia los 
mormones entre sus vecinos. Entre estas se incluían el bautismo por los 
muertos, la ceremonia del investidura en el templo, el matrimonio eterno, 
la exaltación y el potencial estatus divino para los seres humanos, y el 
matrimonio plural. Fue especialmente el matrimonio plural —generalmente 
conocido como poligamia— lo que suscitó odio. Las demás creencias podían 
ser desestimadas como extrañas o ridículas, pero el tomar más de una 
esposa era una afrenta al código moral heredado de sus vecinos. 

“En un sentido más general… la Iglesia Mormona simplemente aparecía 
ante los forasteros como una entidad monolítica incompatible con el 
pluralismo estadounidense. En otras palabras, aun dejando de lado los 
asuntos religiosos y políticos, los mormones eran un grupo creciente y 
unificado que simplemente no encajaba. A medida que crecían en número y 
sus creencias parecían cada vez menos convencionales, resultaba cada vez 
más fácil para otros ver a los mormones como una molestia o una amenaza. 
Y al frente de ellos estaba su líder, la causa de todo: José Smith.” 

discursosud.com                                                     352 
 

https://discursosud.com/


A todo eso se sumó la decisión de José de destruir la imprenta que produjo 
el Nauvoo Expositor, bajo el argumento de que era una “molestia pública”; 
con ello, los temores, las sospechas y la paranoia se elevaron al máximo. 
Dejaré a los historiadores la narración de los dolorosos y conmovedores 
detalles que rodearon el martirio del Profeta y del Patriarca, y me enfocaré 
en cambio en considerar cómo el hermano José preparó a la Iglesia y a sus 
líderes para continuar después de su muerte. 

Preparativos finales 

Muchos de nosotros hemos servido en posiciones de responsabilidad en las 
que debían tomarse decisiones, decisiones difíciles, decisiones que no 
serían populares. Una cierta soledad acompaña al liderazgo en todos los 
ámbitos, pero quizás esa soledad sea aún más penetrante cuando se trata 
de cosas espirituales. José Smith conocía muy bien esos sentimientos. La 
Primera Visión fue una teofanía que solo él había presenciado, y uno solo 
puede imaginar cuán dolorosamente difícil debió de ser saber lo que había 
experimentado, comprender su importancia y darse cuenta, tras breve 
experiencia, de que compartir tales asuntos traía consigo burla y 
marginación. 

Una de las experiencias de José que particularmente me conmueve, una 
que tuvo lugar en los inicios de la historia de la Iglesia, fue cuando José 
pudo finalmente contar con tres testigos creíbles y respetados que se 
unieron a él en testificar de la realidad de las planchas de oro, de los 
ángeles y de la traducción divina. Después de que José, en compañía de 
Oliver Cowdery, David Whitmer y Martin Harris, viera al ángel Moroni y las 
planchas, según relata Lucy Mack Smith, José entró en su casa y “se arrojó 
junto a mí y exclamó: ‘Padre, madre, ustedes no saben cuán feliz estoy: el 
Señor ha hecho que las planchas sean mostradas a tres más además de mí. 
Ellos han visto a un ángel, que les ha testificado, y tendrán que dar 
testimonio de la verdad de lo que he dicho, porque ahora saben por sí 
mismos que no ando engañando al pueblo. Y siento como si se me hubiera 
quitado un peso que era casi demasiado grande para mí, y mi alma se 
regocija al saber que ya no estoy completamente solo en el mundo.’” 

Oliver Cowdery estuvo con el Profeta cuando recibió el Sacerdocio Aarónico 
y el Sacerdocio de Melquisedec en 1829, y también cuando Moisés, Elías y 

discursosud.com                                                     353 
 

https://discursosud.com/


Elías el Profeta aparecieron en el Templo de Kirtland para restaurar llaves 
sagradas del sacerdocio en 1836. Sidney Rigdon contempló la visión de las 
glorias tal como José lo hizo en la casa de John Johnson en 1832. 

Habiendo comenzado a administrar las bendiciones de la investidura del 
templo y a conferir a individuos selectos la plenitud de las bendiciones del 
sacerdocio (véase el capítulo 16), y sintiendo que su tiempo era corto, José 
comenzó a preparar al Quórum de los Doce para su muerte. Se mostró 
abatido y abrió su corazón acerca de sus “presentimientos del futuro.” 
Explicó que “alguna escena importante está por acontecer,” que quizás 
sería muerto, y que, como precaución, debía dar a los Doce todas las demás 
llaves y poderes que él poseía. Entonces, si así lo quería Dios, “podría partir 
con todo gozo y satisfacción, sabiendo que mi obra está concluida, y que el 
fundamento está echado sobre el cual se ha de edificar el reino de Dios.” O, 
como lo expresó George Q. Cannon, uno de sus primeros biógrafos: 
“Durante el invierno de 1843-44, un poder sobrehumano reposó sobre el 
Profeta en sus enseñanzas y administraciones. Fue impulsado a un trabajo 
constante en su ministerio como si tuviera el menor tiempo posible para 
concluir su obra.” 

Wilford Woodruff recordó con claridad la ocasión de la última reunión del 
Profeta con ellos, alrededor del 26 de marzo de 1844: “Recuerdo el último 
discurso que [José] nos dio antes de su muerte. … Estuvo de pie unas tres 
horas. El cuarto estaba lleno como de fuego abrasador, su rostro era tan 
claro como el ámbar, y estaba revestido del poder de Dios.” 

En otra ocasión, el hermano Woodruff habló de esa misma reunión: “El 
Profeta José, estoy ahora convencido, tenía un claro presentimiento de que 
esa sería la última reunión que tendríamos juntos en la carne. Habíamos 
recibido nuestras investiduras; se habían sellado sobre nuestras cabezas 
todas las bendiciones que jamás fueron dadas a los apóstoles o profetas 
sobre la faz de la tierra. En esa ocasión el Profeta José se levantó y nos dijo: 
‘Hermanos, he deseado vivir para ver este templo edificado. Yo nunca viviré 
para verlo, pero ustedes sí lo harán. He sellado sobre vuestras cabezas 
todas las llaves del reino de Dios. … Ahora, no importa a dónde vaya o lo 
que haga, el reino reposa sobre vosotros.’ José añadió: ‘Apóstoles del 
Cordero de Dios, mis hermanos, sobre vuestros hombros descansa este 

discursosud.com                                                     354 
 

https://discursosud.com/


reino; ahora os corresponde a vosotros ensanchar vuestros hombros y 
llevar el reino hacia adelante. Y también hizo esta observación tan extraña: 
“Si no lo hacen, serán condenados.” 

La transferencia del manto de liderazgo 

Muchos de los Doce se encontraban fuera de la ciudad de Nauvoo a fines 
de junio de 1844, y el Profeta José se comunicó con ellos, animándolos a 
regresar. Él y Hyrum fueron asesinados en la cárcel de Carthage el 27 de 
junio de 1844 (DyC 135). Para agosto, la mayoría de los hermanos había 
llegado a Nauvoo y encontraron que Sidney Rigdon había regresado de 
Pensilvania, alegando haber recibido una visión de Dios y una comisión de 
José para dirigir la Iglesia como su debidamente nombrado “guardián.” El 7 
de agosto, Sidney habló en el Salón de los Setenta ante los Doce, el sumo 
consejo y los sumos sacerdotes: “Propongo ser un guardián para el pueblo 
—dijo Sidney—. En esto he cumplido con mi deber y he hecho lo que Dios 
me ha mandado, y el pueblo puede complacerse a sí mismo si me acepta o 
no.” Entonces habló Brigham Young, presidente del Consejo de los Doce 
Apóstoles: “No me importa quién dirija la Iglesia… pero una cosa debo 
saber, y es lo que Dios dice al respecto. Tengo las llaves y los medios para 
obtener la voluntad de Dios en este asunto. … José confirió sobre nuestras 
cabezas todas las llaves y poderes pertenecientes al apostolado que él 
mismo poseía antes de ser arrebatado, y ningún hombre ni grupo de 
hombres puede interponerse entre José y los Doce, ni en este mundo ni en 
el venidero.” 

Al día siguiente, 8 de agosto, se convocó una reunión especial de los 
miembros de la Iglesia a las 10:00 a. m. “Sidney Rigdon tomó su lugar en un 
carro, a unos dos metros del estrado, y arengó a los santos durante 
aproximadamente una hora y media acerca de la necesidad de elegir un 
guardián para la Iglesia.” En la reunión de la tarde, a las 2:00 p. m., el 
presidente Young se levantó y dijo, entre otras cosas: “Por primera vez en 
mi vida, por primera vez en vuestras vidas, por primera vez en el Reino de 
Dios en el siglo XIX, sin un profeta a nuestra cabeza, doy un paso adelante 
para actuar en mi llamamiento en conexión con el quórum de los Doce, 
como apóstoles de Jesucristo para esta generación. … ¿Queréis vosotros, 
como individuos, en este momento elegir un profeta o un guardián? …” 

discursosud.com                                                     355 
 

https://discursosud.com/


Aquí está el presidente Rigdon, quien fue consejero de José. Pregunto: 
¿dónde están José y Hyrum? Ellos han pasado más allá del velo, y si el élder 
Rigdon quiere actuar como su consejero, debe ir más allá del velo, donde 
ellos están… 

“Los Doce han sido designados por el dedo de Dios. Aquí está Brigham, 
¿han flaqueado alguna vez sus rodillas? ¿Han temblado alguna vez sus 
labios? Aquí está Heber, y el resto de los Doce, un cuerpo independiente, 
que poseen las llaves del sacerdocio… No podéis llenar el oficio de Profeta, 
Vidente y Revelador; Dios debe hacer esto.” 

Investigaciones recientes indican que más de cien Santos de los Últimos 
Días registraron una experiencia muy inusual mientras Brigham Young 
hablaba. Típico es el testimonio de William Lampard Watkins: “Fue en esta 
reunión [del 8 de agosto] cuando Sidney Rigdon pronunció un discurso 
largo y tedioso presentando sus reclamos, diciéndole al pueblo las cosas 
maravillosas que tenía planeadas para ellos. 

… La oscuridad pronto se disipó, pues Brigham Young explicó delante del 
pueblo ese día el orden del sacerdocio. Estaba lleno del poder del Espíritu 
Santo. Se puso de pie ante el pueblo tal como lo hacía a menudo el Profeta 
José Smith, y oímos la voz del verdadero pastor, pues habló con la voz de 
José. Su porte y su apariencia eran semejantes a los de José, y fue 
manifestado a todos los presentes —sobre quienes reposaba la 
responsabilidad de llevar adelante la obra de Dios y guiar a los santos.” 

Robert Taylor Burton observó: “En ese momento yo no conocía 
personalmente al presidente Young, pero su voz, su manera, su expresión y, 
de hecho, su apariencia personal eran tan notablemente las del Profeta 
mártir, que me levanté de mi asiento, al igual que cientos de otros, para 
mirar al Profeta José Smith Jr.” 

Nótese la especificidad del informe de Homer Duncan: “No solo la voz de 
Brigham [sonaba] como la de José, sino que los mismos gestos de su mano 
derecha, cuando decía algo con mucha firmeza, me recordaban a José.” 

Benjamin F. Johnson, un hombre íntimamente familiarizado con el hermano 
José, proporcionó el siguiente detalle: “De repente, y como venido del cielo, 

discursosud.com                                                     356 
 

https://discursosud.com/


escuché la voz del Profeta José, que estremeció todo mi ser, y al volverme 
rápidamente vi en la transfiguración de Brigham Young la alta, recta y 
robusta figura del Profeta José Smith, revestido con un resplandor de luz 
que lo cubría hasta los pies; y escuché la verdadera y perfecta voz del 
Profeta, incluso con el silbido que en años pasados [marzo de 1832] era 
causado por la pérdida de un diente que, se decía, había sido roto por una 
turba en Hyrum (sic).” 

También es de interés el testimonio de George Morris, quien comentó que 
cuando Brigham “se levantó para hablar, yo estaba sentado justo frente a 
él, con la cabeza inclinada, reflexionando sobre lo que Rigdon había dicho, 
cuando me sobresaltó escuchar la voz de José—él tenía una manera 
particular de aclararse la garganta antes de empezar a hablar—con un 
esfuerzo peculiar de su parte—algo como ‘Ah-hem.’ Levanté 
repentinamente la cabeza—y lo primero que vi fue a José—tan claramente 
como lo había visto en toda mi vida.” 

En resumen, recordó Nancy Naomi Alexander Tracy: “Así como el manto de 
Elías cayó sobre Eliseo, así el manto de José cayó sobre Brigham.” 

José había enseñado a los miembros de los Doce los principios del gobierno 
del sacerdocio, incluyendo el asunto de la sucesión apostólica. Ya en enero 
de 1836, José había explicado que los Doce estaban a continuación en 
autoridad de la Primera Presidencia, y que: 

“Los Doce no están sujetos a ningún otro que no sea la Primera Presidencia, 
… y donde yo no esté, no hay Primera Presidencia por encima de los Doce.” 

Aunque hubo muchos aspirantes y muchos que reclamaron el derecho de 
dirigir la Iglesia, una cosa estaba perfectamente clara para quienes se 
habían sentado en consejo con el Profeta José: ningún hombre podía 
suceder propiamente a José Smith si no había sido investido ni había 
recibido la plenitud del sacerdocio. 

La visible transfiguración de Brigham Young ante una gran multitud en 
Nauvoo no hizo más que confirmar lo que los líderes ya sabían: que el 
Quórum de los Doce Apóstoles, con Brigham Young como su miembro más 

discursosud.com                                                     357 
 

https://discursosud.com/


antiguo, ahora poseía las llaves del reino de Dios y que la revelación para la 
dirección y guía de la Iglesia restaurada reposaba con ellos. 

“El profeta José tenía las llaves de esta dispensación en este lado del velo,” 
explicó el presidente Wilford Woodruff, “y las tendrá a lo largo de las 
incontables edades de la eternidad. Él fue al mundo de los espíritus para 
abrir las puertas de la prisión y predicar el Evangelio a los millones de 
espíritus que están en tinieblas, y todo apóstol, todo Setenta, todo élder, 
etc., que ha muerto en la fe, al pasar al otro lado del velo, entra en la obra 
del ministerio, y hay mil veces más que predicar allí que aquí.” 

Conclusión 

En la conferencia general de abril de 1916 de la Iglesia, el presidente Joseph 
F. Smith abrió la conferencia del viernes con un mensaje profundo a los 
miembros de La Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días. Era 
ya el siglo XX; el matrimonio plural había sido descontinuado, muchos de 
los líderes carismáticos y poderosos de la Iglesia habían partido a recibir su 
galardón y, como inevitablemente ocurre con la operación de la Iglesia 
viviente, había nuevos desarrollos, cambios en programas y 
procedimientos: cambio. 

El presidente Smith dijo: “Siento plena confianza de que los ojos de José el 
Profeta, y de los mártires de esta dispensación, y de Brigham, y de John, y 
de Wilford, y de aquellos hombres fieles que estuvieron asociados con ellos 
en su ministerio sobre la tierra, están velando cuidadosamente por los 
intereses del reino de Dios en el cual trabajaron y por el cual lucharon 
durante sus vidas mortales. … Tengo un sentimiento en mi corazón de que 
estoy en la presencia no solo del Padre y del Hijo, sino también en la 
presencia de aquellos a quienes Dios comisionó, levantó e inspiró, para 
sentar los fundamentos de la obra en la que estamos empeñados.” 

La historiadora Jan Shipps observó que esta conferencia tuvo lugar “en un 
punto en el que la desaparición del reino político mormón estuvo marcada 
por un cambio demostrable en la naturaleza de la política SUD que hizo 
posible la elección en 1916 del primer gobernador no mormón de Utah.” 

discursosud.com                                                     358 
 

https://discursosud.com/


Shipps también señala que el presidente Joseph F. Smith “sabía que los 
quince años de su presidencia habían sido años difíciles también para los 
Santos de los Últimos Días. Sabía que estaban preocupados por lo que había 
sucedido en la Iglesia así como a la Iglesia, y que estaban inquietos por los 
cambios que irrumpían en el mundo mormón.” El sermón del presidente 
Smith “invocó el pasado sagrado y lo trajo al presente para vindicar el 
momento actual.” Su mensaje “estableció una base para un vínculo 
metafísico entre la experiencia mormona del siglo XIX y su contraparte, 
claramente distinta, del siglo XX.” 

Verdaderamente, “al pasar lista de los nombres de sus predecesores en el 
oficio… el presidente Smith aseguró a sus oyentes que los antiguos líderes 
de la Iglesia continuaban velando por los santos.” 

La transfiguración de Brigham Young en 1844 fue una manifestación visible 
y dramática para los santos de que las riendas de la autoridad habían 
pasado de José a Brigham. Y aunque José ya no sería visto caminando por 
las calles de Nauvoo, tirando palos y jugando a la pelota con los muchachos, 
o predicando en el bosque, los miembros de La Iglesia de Jesucristo de los 
Santos de los Últimos Días sabían que, desde el otro lado del velo, su 
amado hermano José continuaría ejerciendo toda la influencia justa que 
pudiera en favor de los santos del Altísimo. Pero era necesaria una 
transición. Una era había pasado, y la lealtad del pueblo debía ahora 
trasladarse a otro profeta-líder. Y por una buena razón. 

El presidente Harold B. Lee falleció repentina e inesperadamente el 26 de 
diciembre de 1973, después de haber servido como Presidente de la Iglesia 
por menos de un año y medio. En enero de 1974, el élder Bruce R. 
McConkie pronunció un discurso profundo a los estudiantes de la 
Universidad Brigham Young sobre los principios de la sucesión apostólica: 
“El Señor, en Su infinita sabiduría y bondad, sabe lo que debe hacerse con 
Sus siervos. Lo otro que debemos notar es que cuando el Señor llama a un 
nuevo profeta, lo hace porque tiene una obra, una labor y una misión para 
que el nuevo hombre la realice. 

“Puedo imaginarme —continuó— que cuando el profeta José Smith fue 
quitado de esta vida, los santos se sintieron en las profundidades de la 
desesperación. ¡Pensar que un líder de semejante magnitud espiritual les 

discursosud.com                                                     359 
 

https://discursosud.com/


había sido arrebatado! … Y sin embargo, cuando él fue quitado, el Señor 
tenía a Brigham Young. Brigham Young dio un paso al frente y vistió el 
manto del liderazgo. Con todo el respeto, admiración y cada elogio de 
alabanza que correspondía al profeta José, aun así Brigham Young se 
levantó e hizo cosas que en ese momento debían hacerse de una mejor 
manera de lo que el profeta José mismo podría haberlas hecho.” 

“El testador ha muerto ahora —declaró John Taylor— y su testamento está 
en vigor” (DyC 135:5; compárese con Hebreos 9:16-17). Fue necesario, dijo 
el Señor por medio del sucesor inmediato de José, “que [José] sellara su 
testimonio con su sangre, para que fuera honrado y los inicuos 
condenados” (DyC 136:39). Con el martirio de los hermanos Smith quedó 
plantado el testimonio indeleble, y ahora, por un cambio, el mundo estaba 
en juicio: los hombres y mujeres de la tierra llevaban la responsabilidad de 
abrir sus mentes y corazones, ponderar y reflexionar, escudriñar y orar 
sobre el mensaje inusual que había sido dado por medio de José Smith, hijo. 
La invitación de José a un mundo desesperadamente necesitado de mayor 
luz y conocimiento fue simplemente seguir la amonestación de Santiago: “Y 
si alguno de vosotros tiene falta de sabiduría, pídala a Dios, el cual da a 
todos abundantemente y sin reproche; y le será dada” (Santiago 1:5). 

  

discursosud.com                                                     360 
 

https://discursosud.com/


Conclusión 
Por causa de José Smith 

 

 

En una ocasión, José Smith señaló: “Si desean ir adonde está Dios, deben 
ser como Dios, o poseer los principios que Dios posee; porque si no nos 
acercamos a Dios en principios, nos estamos apartando de Él y acercando al 
diablo”. Luego dio esta exhortación a sus seguidores: “Escudriñen sus 
corazones y vean si son como Dios. Yo he escudriñado el mío y siento 
arrepentirme de todos mis pecados”. En verdad, una de las muchas 
cualidades admirables del Profeta de la Restauración fue su disposición a 
confesar su propia humanidad y reconocer que, a pesar de las magníficas 
visiones y revelaciones que le habían sido concedidas como cabeza de esta 
última dispensación, él caminaba por los senderos de la mortalidad y 
luchaba con los impulsos de la carne como todo hijo e hija de Dios. 

En noviembre de 1835 anotó: “Esta mañana fui presentado a un hombre 
del este. Al oír mi nombre, comentó que yo no era más que un hombre, 
dando a entender con esta expresión que había supuesto que una persona 
a quien el Señor se dignara revelar Su voluntad debía ser algo más que un 
hombre”. José sabía lo contrario. Ciertamente sabía que su llamamiento era 
divino cuando el Padre y el Hijo se le aparecieron en la Arboleda Sagrada. 
“Yo había visto una luz”, registró en su relato oficial, “y en medio de esa luz 
vi a dos Personajes, y en realidad me hablaron. … Yo había visto una visión; 
lo supe, y lo supe más aún porque Dios lo sabía, y no lo podía negar, ni me 
atreví a hacerlo” (José Smith—Historia 1:25). 

Era plenamente consciente de que, por medio del Urim y Tumim, había 
realizado una obra milagrosa al traducir y publicar el Libro de Mormón. 
Sabía, por experiencia personal, que habían sido enviados ángeles desde las 
cortes de gloria, que habían puesto físicamente sus manos sobre su cabeza, 
que le habían conferido poder y autoridad, que le habían dado 
conocimiento, y que habían ensanchado y profundizado su entendimiento. 

discursosud.com                                                     361 
 

https://discursosud.com/


Sabía, en resumen, que era humano, pero que había sido designado para 
emprender una misión sobrehumana. 

José comprendía muy bien lo que un sucesor profético, el presidente David 
O. McKay, expresaría de manera sencilla citando a John Locke: “Dios, 
cuando hace al profeta, no deshace al hombre”. 

El élder D. Todd Christofferson, del Cuórum de los Doce Apóstoles, nos 
recordó que “no toda declaración hecha por un líder de la Iglesia, pasado o 
presente, constituye necesariamente doctrina. Es comúnmente entendido 
en la Iglesia que una declaración hecha por un líder en una sola ocasión a 
menudo representa una opinión personal, aunque bien considerada, que 
no está destinada a ser oficial ni vinculante para toda la Iglesia. El profeta 
José Smith enseñó que ‘un profeta [es] un profeta solo cuando [actúa] 
como tal’”. 

José dijo: “Les dije que yo no era más que un hombre, y que no debían 
esperar de mí perfección; si esperaban perfección de mí, yo la esperaría de 
ellos; pero si ellos soportaban mis debilidades y las debilidades de los 
hermanos, yo también soportaría las de ellos”. Y así, la advertencia que el 
Profeta extendió a los Santos, y que él mismo asumió con responsabilidad, 
fue: “En la medida en que nos degeneramos de Dios, descendemos al 
diablo y perdemos conocimiento; y sin conocimiento no podemos ser 
salvos; y mientras nuestros corazones estén llenos de maldad, y estemos 
ocupados en estudiar el mal, no habrá lugar en nuestros corazones para el 
bien ni para estudiar el bien. ¿No es Dios bueno? Entonces sed vosotros 
buenos; si Él es fiel, entonces sed fieles vosotros”. 

El primer profeta y presidente de La Iglesia de Jesucristo de los Santos de 
los Últimos Días no fue un hombre perfecto, pero sí fue un hombre cuya 
alma entera se deleitaba en las cosas de Dios, alguien cuyo más profundo 
anhelo era tender un puente entre el más humilde de los Santos y el Dios 
Todopoderoso, para preparar a individuos y congregaciones enteras a fin de 
que gozaran de las más elevadas y grandiosas bendiciones que la Deidad 
puede conferir a los mortales. Uno de mis homenajes favoritos al Profeta 
fue pronunciado por el élder B. H. Roberts, de la Presidencia de los Setenta: 
“José Smith… no reclamó para sí ninguna santidad especial, ninguna vida sin 
falta, ninguna perfección de carácter, ninguna infalibilidad para cada 

discursosud.com                                                     362 
 

https://discursosud.com/


palabra que pronunciaba”, escribió. “Y así como no reclamó estas cosas 
para sí, tampoco pueden reclamárselas otros. … Sin embargo, a José Smith 
le fue dado acceso a la mente de la Deidad, mediante las revelaciones de 
Dios para él”. 

O, en las propias palabras del Profeta, pronunciadas menos de dos meses 
antes de su muerte: “Nunca les dije que yo era perfecto; pero no hay error 
en las revelaciones que he enseñado”. La repetida experiencia con lo Divino 
permitió al Profeta —un hombre que equilibraba admirablemente la 
humildad y la certeza— declarar: “Conozco las Escrituras y las entiendo”. 
José Smith conocía las Escrituras, conocía sus preceptos, conocía a sus 
profetas y conocía a su personaje central: Jesucristo. 

Por causa de José Smith, 

• Entendemos que Dios, nuestro Padre Celestial, es un Ser personal, 
el Padre de los espíritus de toda la humanidad, que tiene un cuerpo 
de carne y huesos tan tangible como el nuestro, y que podemos 
acercarnos a Él y conocerlo. 

• Sabemos la naturaleza y el propósito de la Caída de Adán y Eva, que 
fue en realidad una “feliz caída”, una caída hacia abajo pero hacia 
adelante. La Caída abrió el camino para que los poderes de la 
Expiación recrearan a la familia humana y devolvieran la imagen de 
Dios a cada uno de los habitantes de la tierra. 

• Sabemos que los mortales no nacen como criaturas depravadas y 
que el cuerpo físico no es malo. 

• Entendemos la gracia salvadora de Jesucristo y sabemos que 
mediante nuestra fe en Él, nuestra confianza en Sus labores 
redentoras y nuestro discipulado consagrado, podemos ser 
redimidos de nuestra condición caída y finalmente heredar la vida 
eterna. 

• Sabemos que somos miembros de la casa de Israel y herederos de 
todas las bendiciones prometidas a Abraham, Isaac y Jacob. 

• Sabemos que la revelación no ha cesado, ni para la guía profética 
de la Iglesia de Jesucristo ni para la dirección personal de nuestras 
vidas. 

discursosud.com                                                     363 
 

https://discursosud.com/


• Sabemos que la vida no comenzó con esta segunda etapa que 
llamamos mortalidad, sino que existimos como espíritus mucho 
antes de venir a la tierra. 

• Sabemos que la vida tiene un propósito, que Dios tiene un plan de 
salvación para nuestra felicidad y plenitud aquí y para nuestra 
recompensa eterna en la vida venidera. 

• Sabemos que Dios desea salvar a todos Sus hijos y que ninguna 
persona viene a esta tierra sin la capacidad de alcanzar el más alto 
cielo en la eternidad. 

• Podemos tener una comprensión significativa del mundo venidero, 
de la naturaleza de su propósito, su sociabilidad y su gloria. 

• Sabemos que ángeles han sido enviados a la tierra para conferir la 
autoridad divina del sacerdocio y que el poder y la autoridad 
apostólica nunca más se perderán de la tierra a causa de la 
apostasía. 

• Sabemos que los principios salvadores del evangelio se enseñarán a 
todos los que murieron sin la oportunidad de oírlos en la carne, y 
que en los santos templos se pueden efectuar en su favor las 
ordenanzas esenciales para la plenitud de la salvación. 

• Sabemos que como resultado de la autoridad restaurada a José 
Smith, la unidad familiar se preservará por toda la eternidad, que el 
amor verdaderamente puede ser eterno, y que los privilegios de la 
paternidad y la maternidad pueden continuar por toda la eternidad. 

El élder Joseph F. Merrill, del Cuórum de los Doce Apóstoles, habló de 
algunas de las contribuciones significativas de José Smith y agregó: “En el 
corto espacio de quince años [desde 1830 hasta su muerte en 1844], José 
Smith, sin instrucción en el aprendizaje ni en los métodos del mundo, hizo 
todas estas cosas importantes. ¿Cómo fue posible? ¿No radica la única 
explicación racional en la afirmación de que fue enseñado por Dios? … José 
Smith, sus afirmaciones, sus enseñanzas y sus logros son de un carácter tan 
extraordinario que desafían a todo ser humano capaz de hacerlo a realizar 
una investigación honesta y exhaustiva de los mismos”. 

Ya en 1837, Wilford Woodruff declaró: “No hay un hombre tan grande 
como José en esta generación. Los gentiles lo miran como si fuera un lecho 
de oro, oculto de la vista humana. No conocen sus principios, su espíritu, su 

discursosud.com                                                     364 
 

https://discursosud.com/


sabiduría, sus virtudes, su filantropía, ni su llamamiento. Su mente, como la 
de Enoc, se expande como la eternidad, y solo Dios puede comprender su 
alma”. 

Expreso sin reservas mi amor, admiración y lealtad a José Smith hijo. La 
suya fue una carga onerosa que llevar, un peso monumental que soportar, y 
mi corazón se conmueve al reflexionar sobre cuán desafiante debió de ser 
su tarea. Me resulta sumamente difícil imaginar que el hermano José 
pudiera haber entregado a los Santos algunas de las joyas doctrinales más 
magníficas de la historia humana, respuestas a muchos de los problemas 
más complejos del mundo, si hubiera sido un farsante, un mujeriego y un 
engañador; si hubiera sido infiel a su llamamiento profético, inmoral o 
indigno; simplemente, Dios no obra de esa manera. 

Porque acepto de todo corazón las revelaciones, debo y acepto en ese 
mismo espíritu al revelador. El sábado 6 de abril de 1844, el día antes de 
pronunciar el Sermón del Rey Follett, el Profeta dijo: “El gran Jehová ha 
estado siempre conmigo, y la sabiduría de Dios me dirigirá. … Me siento en 
más estrecha comunión y en mejor relación con Dios que nunca antes en mi 
vida, y me alegro de esta oportunidad de aparecer en medio de ustedes. 
Agradezco a Dios por el día glorioso que nos ha dado”. 

John Taylor, un hombre que estuvo al lado de José durante todos sus años 
de madurez y que se hallaba con él en la cárcel de Carthage, declaró: 
“Testifico ante Dios, ángeles y hombres que [José] fue un hombre bueno, 
honorable y virtuoso… y que su carácter privado y público era intachable, y 
que vivió y murió como un hombre de Dios”. 

Como miembros de La Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos 
Días, adoramos a Dios el Padre Eterno y a su Unigénito Hijo, Jesucristo, y no 
hay competidores; ellos son el objeto supremo de nuestra veneración, 
nuestra adoración y nuestra fe. Nadie necesita confundirse en ese punto. 

Con ese mismo espíritu, reconocemos al joven labrador que llegó a ser 
profeta como el revelador profético supremo de Dios, de Cristo y del plan 
de salvación en estos últimos días. El presidente Thomas S. Monson 
enfatizó que “no adoramos al profeta José; sin embargo, él dejó un legado 
que permite hoy a [sus] seguidores en cada continente proclamarlo como 

discursosud.com                                                     365 
 

https://discursosud.com/


profeta de Dios. Que cada uno de nosotros se esfuerce por continuar la 
visión del profeta José para esta obra y engrandecer su legado mediante 
nuestras obras y testimonios a los demás, para que lo conozcan como 
nosotros lo conocemos y puedan experimentar la paz y el gozo del 
evangelio que él restauró”. 

Ahora bien, no espero que los ataques contra el nombre, la vida y la obra 
de José Smith disminuyan con el paso del tiempo, pues fue el ángel Moroni 
quien predijo que el nombre de José sería conocido para bien y para mal 
entre todas las naciones, tribus, lenguas y pueblos (José Smith—Historia 
1:33). Ese mismo Moroni explicó al hermano José que “los que no estén 
edificados sobre la Roca procurarán derribar esta Iglesia; pero aumentará 
cuanto más sea combatida”. 

El élder Neil L. Andersen ofreció el siguiente consejo a los Santos de los 
Últimos Días, en particular: “Las preguntas acerca del profeta José Smith no 
son nuevas. Han sido lanzadas por sus críticos desde que comenzó esta 
obra. A aquellos de fe que, mirando a través de los lentes coloreados del 
siglo XXI, cuestionan sinceramente hechos o declaraciones del profeta José 
de hace casi 200 años, permítanme compartir un consejo amistoso: ¡Por 
ahora, denle un respiro al hermano José! En un día futuro tendrán cien 
veces más información que la que ofrecen todos los buscadores de internet 
actuales juntos, y vendrá de nuestro Padre Celestial, que todo lo sabe. … 
Testifico que José Smith fue un profeta de Dios. Resuelvan esto en su 
mente, ¡y sigan adelante!”. 

En su primera conferencia general tras convertirse en el décimo Presidente 
de la Iglesia, José Fielding Smith dijo: “Deseo declarar que ningún hombre, 
por sí mismo, puede dirigir esta Iglesia. Esta es la Iglesia del Señor 
Jesucristo; Él está a la cabeza. … 

“Él elige a los hombres y los llama para ser instrumentos en Sus manos para 
llevar a cabo Sus propósitos, y los guía y dirige en sus labores. Pero los 
hombres son solo instrumentos en las manos del Señor, y el honor y la 
gloria de todo lo que Sus siervos logran es y debe ser atribuido a Él por 
siempre. 

discursosud.com                                                     366 
 

https://discursosud.com/


“Si esta obra fuera de los hombres, fracasaría, pero es la obra del Señor, y Él 
no falla”. 

El mismo Espíritu que me ha testificado que Dios es nuestro Padre, el Padre 
de los espíritus de toda la humanidad, y que Jesucristo es nuestro Salvador 
y Redentor, nuestra única esperanza de paz en este mundo y de salvación 
en el venidero, ese mismo Espíritu ha confirmado a mi alma que nuestro 
Padre Celestial, en Su misericordia y gracia, ha escogido restaurar la 
plenitud del evangelio de Jesucristo en esta dispensación final. 

Ese Espíritu Santo me impulsa y me mueve a dar testimonio de que la obra 
que José Smith comenzó, bajo la dirección del Todopoderoso, avanza 
conforme a un plan divino; que la influencia del profeta José aún se siente; 
y que sus sucesores en los consejos directivos de la Iglesia hoy día están 
siendo guiados por ese mismo Señor y Salvador, conducidos por esa misma 
Luz bondadosa que guió al hermano José mientras presidía las etapas 
iniciales de la Restauración. 

Estas cosas las sé tan claramente como sé que vivo. Que siempre seamos 
fieles y leales a todo lo que Dios ha considerado digno de revelar. 

  

discursosud.com                                                     367 
 

https://discursosud.com/


Apéndice 1 
Doctrinas, Principios Y 
Preceptos Del Libro De 

Mormón 
 

 

Lo siguiente es una muestra del gran depósito doctrinal que se encuentra 
en el Libro de Mormón. Estas son gemas doctrinales. Una reflexión 
cuidadosa sobre estas verdades edificará a muchos y asombrará a otros. 

• Dios siempre proveerá el medio para que Sus hijos realicen todo lo 
que Él les mande (1 Nefi 3:7). 

• Muy a menudo somos guiados por el Espíritu, sin saber las cosas 
que debemos hacer (1 Nefi 4:6). 

• Israel es injertada en el convenio cuando llega al conocimiento del 
verdadero Mesías (1 Nefi 10:14). 

• El Espíritu Santo, o el tercer miembro de la Trinidad, tiene la forma 
de un hombre (1 Nefi 11:11). 

• El árbol de la vida es un símbolo de Jesucristo (1 Nefi 11:4–7, 21–
22). 

• Jesús es el Dios de Abraham, Isaac y Jacob (1 Nefi 19:10). 
• La salvación es gratuita (2 Nefi 2:4; 26:25, 27, 28). 
• Somos salvos mediante los méritos, la misericordia y la gracia del 

Santo Mesías (2 Nefi 2:8; Helamán 14:13). 
• Existe un sentido en el cual todos los hijos de Dios serán redimidos. 

Después de la resurrección, todos serán llevados de regreso a la 
presencia de Dios para ser juzgados (2 Nefi 9:15; Helamán 13:15–
18). 

• Las ordenanzas de salvación, incluyendo el bautismo, son 
esenciales (2 Nefi 31). 

• La doctrina de Cristo o evangelio de Jesucristo consiste en fe, 
arrepentimiento, bautismo, la recepción del Espíritu Santo, 

discursosud.com                                                     368 
 

https://discursosud.com/


perseverar hasta el fin, resurrección y juicio eterno (2 Nefi 31; 3 
Nefi 27). 

• Israel es esparcida cuando rechaza al verdadero Mesías. Israel es 
recogida cuando acepta al verdadero Mesías, Su evangelio, Su 
Iglesia y Su doctrina (1 Nefi 15:12–19; 2 Nefi 6:8–11; 9:1–2; 10:5–7; 
15). 

• La Caída de Adán y Eva es tan parte del plan de salvación como la 
Expiación. “Adán cayó para que los hombres existiesen, y existen 
los hombres para que tengan gozo” (2 Nefi 2:25). 

• José Smith es el Vidente Escogido preordenado en los últimos días 
(2 Nefi 3). 

• La Expiación de Cristo es infinita porque vence la muerte física y 
trae la resurrección de toda la humanidad (2 Nefi 9:6–15). 

• Si no hubiera resurrección, no habría Expiación; todos estaríamos 
sujetos a Satanás para siempre (2 Nefi 9:8–9). 

• Hemos de adorar a Dios el Padre en el nombre de Jesucristo (2 Nefi 
25:16; Jacob 4:5). 

• Satanás es versátil. En algunos de nosotros ruge en nuestros 
corazones y nos incita a enojarnos contra las cosas de Dios. A otros 
los adormece y los arrulla en un estado de seguridad carnal: 
perciben que “todo está bien en Sion” (2 Nefi 28:20–24). 

• Los que están verdaderamente edificados sobre la roca de Cristo 
anhelan nueva revelación, incluso nuevas Escrituras (2 Nefi 28–29). 

• La remisión de los pecados llega después del bautismo de agua 
mediante la concesión del Espíritu Santo; el Espíritu Santo es el 
Santificador (2 Nefi 31:17). 

• Los miembros de la Trinidad están tan unidos que en ocasiones se 
les menciona como “un solo Dios eterno” (2 Nefi 31:21; Alma 11:44; 
3 Nefi 11:23–25; Mormón 7:7). 

• Las personas hablan con la lengua de ángeles cuando hablan las 
palabras de Cristo, es decir, cuando hablan por el poder del Espíritu 
Santo (2 Nefi 31:13–14; 32:1–5). 

• Los verdaderos discípulos experimentan a Cristo: creen en Él, 
contemplan Su muerte, sufren Su cruz y llevan la vergüenza del 
mundo (Jacob 1:8). 

discursosud.com                                                     369 
 

https://discursosud.com/


• Antes de buscar riquezas, debemos buscar el reino de Dios. Una vez 
que hemos obtenido una esperanza en Cristo, obtendremos 
riquezas si las buscamos, y las buscaremos para vestir al desnudo, 
alimentar al hambriento, liberar al cautivo y socorrer al enfermo y 
afligido (Jacob 2:18–19). 

• Cristo y Su Expiación han sido predicados desde el principio del 
tiempo (Jacob 4:5; 7:11; Jarom 1:11; Alma 39:17–19). 

• La oscuridad espiritual viene por mirar más allá de la marca (Jacob 
4:14). 

• Dios tiene un amor eterno por Su pueblo escogido; Él simplemente 
no permitirá que Israel se pierda (Jacob 5–6). 

• Llegamos a ser inconmovibles en la fe a medida que tenemos 
experiencias espirituales frecuentes (Jacob 7:5; Enós 1:2–11). 

• Somos eternamente deudores a Dios y, aun si le sirviéramos con 
todas las capacidades que poseemos, seguiríamos siendo siervos 
inútiles (Mosíah 2:20–25). 

• El hombre natural es enemigo de Dios y de sí mismo (Mosíah 3:19; 
Alma 41:11). 

• Sabemos que hemos sido perdonados de nuestros pecados cuando 
el Espíritu mora con nosotros nuevamente y sentimos gozo y paz de 
conciencia (Mosíah 4:3). 

• Cuando nacemos de nuevo, llegamos a ser hijos e hijas de 
Jesucristo (Mosíah 5:7). 

• Jesucristo es tanto el Padre como el Hijo: el Padre porque fue 
concebido por el poder del Padre, y el Hijo a causa de la carne, Su 
cuerpo físico (Mosíah 15:1–4; Alma 11:38–39; Helamán 14:12; 
Mormón 9:12; Éter 3:14). 

• La primera resurrección consiste en el levantamiento de los 
profetas y de aquellos que prestaron atención a sus palabras 
(Mosíah 15:21–22). 

• En el momento del bautismo, hacemos convenio de llevar las cargas 
los unos de los otros, llorar con los que lloran, consolar a los que 
necesitan consuelo, estar como testigos de Dios en todo tiempo y 
en todo lugar; además, tomamos sobre nosotros el nombre de 
Cristo (Mosíah 18:8–10). 

discursosud.com                                                     370 
 

https://discursosud.com/


• El Señor puede aligerar las cargas que llevamos sin quitarlas de 
nosotros (Mosíah 24:13–14). 

• Cuando nacemos de nuevo, somos cambiados de un estado carnal y 
caído a un estado de rectitud; llegamos a ser “nuevas criaturas” en 
Cristo (Mosíah 27:23–26). 

• La única manera de recuperar a algunos que se han descarriado o 
han abandonado la fe es mediante el testimonio puro (Alma 4:19). 

• Cristo vino a la tierra para experimentar todo lo que cada mortal 
experimenta—dolores, aflicciones, tentaciones, enfermedades, 
debilidades—para poder compadecerse de Su pueblo y así 
socorrerlo (Alma 7:11–13). 

• Todos los que reciben el sacerdocio de Melquisedec en esta vida 
fueron preordenados para hacerlo en la existencia premortal (Alma 
13:1–12). 

• Llegamos a ser personas de sano entendimiento y capaces de 
enseñar el evangelio con poder y autoridad cuando escudriñamos 
las Escrituras, oramos y ayunamos (Alma 17:1–3). 

• La predestinación es una doctrina falsa (Alma 31). 
• La fe no es tener un conocimiento perfecto, sino tener esperanza 

en cosas que no se ven pero que son verdaderas (Alma 32:21). 
• La Expiación de Cristo es infinita porque Jesucristo es un Ser infinito 

(Alma 34:13–14). 
• Esta vida es el tiempo para prepararnos para encontrarnos con 

Dios, el tiempo para realizar nuestras labores (Alma 34:32). 
• El mismo espíritu que tengamos en el momento de la muerte 

continuará con nosotros cuando pasemos al mundo de los espíritus 
(Alma 34:33–35). 

• Por medios pequeños y sencillos se realizan grandes cosas (1 Nefi 
16:29; Alma 37:6). 

• Los únicos pecados más graves para Dios que la inmoralidad sexual 
son el asesinato y el pecado contra el Espíritu Santo (Alma 39:5). 

• En el momento de la muerte, se experimenta un juicio parcial y se 
va ya sea al paraíso o al infierno/tinieblas exteriores (Alma 40:11–
14). 

• En la resurrección el cuerpo y el espíritu se reúnen, y el 
cuerpo se levanta en su forma perfecta (Alma 11:43; 40:23). 

discursosud.com                                                     371 
 

https://discursosud.com/


• La iniquidad nunca fue felicidad; esto es lo que se conoce 
como la ley de la restauración (Alma 41). 

• La misericordia no puede arrebatar a la justicia (Alma 42:12–
15). 

• Somos santificados al rendir nuestros corazones a Dios 
(Helamán 3:35). 

• Debemos edificar nuestro fundamento sobre la roca de 
nuestro Redentor si esperamos resistir los ataques del diablo 
(Helamán 5:12). 

• Aquellos que han buscado todos sus días lo que no se puede 
obtener—ser felices mientras están atrapados en la 
iniquidad—descubrirán que su destrucción es segura 
(Helamán 13:38). 

• La ofrenda que hemos de presentar a Dios es un corazón 
quebrantado y un espíritu contrito (3 Nefi 9:20). 

• Cuando llegue la plenitud de los tiempos de los gentiles, el 
evangelio será llevado entonces de manera preferente a la 
casa de Israel (3 Nefi 16:10). 

• Cuando tomamos la Santa Cena del Señor, recibimos estos 
emblemas para nuestra alma; esa alma nunca tendrá hambre 
ni sed, sino que siempre estará llena (3 Nefi 18:8). 

• La señal de que la obra del Padre (la obra de recoger a Israel) 
ha comenzado en los últimos días es la aparición del Libro de 
Mormón (3 Nefi 21:1–7; 29:1; Éter 4:17). 

• Los que rechacen al siervo del Señor en los últimos días (José 
Smith) serán cortados del convenio del Señor (3 Nefi 21:11). 

• Jesús expuso todas las Escrituras en una sola (3 Nefi 23:14). 
• Para que una iglesia sea la Iglesia del Señor debe llevar Su 

nombre y estar edificada sobre Su evangelio. Entonces se 
manifestarán en ella las obras del Padre (3 Nefi 27:7–10). 

• El evangelio son las buenas nuevas de que Cristo vino al 
mundo para hacer la voluntad del Padre, ser levantado en la 
cruz para atraer a todos hacia Él, para que resuciten de entre 

discursosud.com                                                     372 
 

https://discursosud.com/


los muertos y comparezcan ante Él a ser juzgados (3 Nefi 
27:13–16). 

• Solo aquellos cuyos vestidos hayan sido lavados en la sangre 
del Cordero podrán entrar en el reino de Dios y en Su reposo 
(3 Nefi 27:19–20). 

• Los seres transfigurados son cambiados de modo que no 
experimentan la muerte ni los dolores de esta vida, salvo el 
dolor por los pecados del mundo. Permanecen en ese estado 
hasta la segunda venida de Jesucristo, momento en el cual 
son transformados en un abrir y cerrar de ojos de la 
mortalidad a la inmortalidad resucitada (3 Nefi 28). 

• La verdadera y duradera felicidad llega cuando las personas se 
convierten al Señor; entonces obran con justicia unos con 
otros y atienden las necesidades de sus prójimos. Tales 
personas llegan a ser verdaderamente libres y participan del 
don celestial (4 Nefi 1:2–3). 

• La tristeza que no conduce al arrepentimiento es 
simplemente la tristeza de los condenados; la gente 
simplemente no puede hallar felicidad en el pecado (Mormón 
2:13). 

• Un terrible temor a la muerte llena los pechos de los inicuos 
(Mormón 6:7). 

• Los propósitos eternos del Señor seguirán adelante hasta que 
todas Sus promesas se cumplan (Mormón 8:22). 

• Dios no ha dejado de ser un Dios de milagros (Mormón 9:15, 
19–20). 

• Hemos sido encargados de hacer todas las cosas con dignidad 
y de hacerlas en el nombre de Jesucristo (Mormón 9:29). 

• Aunque a causa de la Caída nuestra naturaleza se ha vuelto 
continuamente mala, se nos ha mandado invocar a Dios para 
que recibamos conforme a nuestros deseos (Éter 3:2). 

discursosud.com                                                     373 
 

https://discursosud.com/


• No debemos disputar simplemente porque no podemos ver, 
pues no recibimos testimonio sino hasta después de la prueba 
de nuestra fe (Éter 12:6). 

• Si venimos a Cristo, Él nos dará a conocer nuestras 
debilidades; y si tenemos fe en Él, entonces hará que las cosas 
débiles se vuelvan fuertes para nosotros (Éter 12:27). 

• Cristo entregó Su vida por el mundo y fue a preparar un lugar 
para nosotros; el amor que motivó este sacrificio 
desinteresado es la caridad, el amor puro de Cristo (Éter 
12:33–34). 

• Si buscamos a Cristo, entonces la gracia del Padre, del Hijo y 
del Espíritu Santo permanecerá en nosotros para siempre 
(Éter 12:41). 

• Permanecemos espiritualmente vigilantes, velando en oración, al 
confiar únicamente en los méritos de Cristo, quien es el autor y 
consumador de nuestra fe (Moroni 6:4). 

• Los miembros de la Iglesia de Jesucristo tienen el deber de ser 
pacíficos seguidores de Cristo, que poseen suficiente esperanza 
para entrar en el reposo del Señor aquí, en preparación para entrar 
en Su reposo en la vida venidera (Moroni 7:3). 

• El Espíritu de Cristo es dado a toda persona para que cada una sepa 
discernir el bien del mal. Todo lo que invita a hacer el bien y a creer 
en Cristo procede del don y poder de Cristo y es de Dios (Moroni 
7:16). 

• Los ángeles no han cesado de ministrar a los hijos de Dios. Están 
sujetos a Cristo y ministran a quienes tienen fuerte fe y una mente 
firme. El propósito de su ministerio es llamar a las personas al 
arrepentimiento, primero declarando la palabra de Cristo a los 
vasos escogidos, quienes luego ministran al resto de la humanidad 
(Moroni 7:30–31). 

• La única razón por la que cesan los milagros y los ángeles dejan de 
ministrar es porque la fe también ha cesado (Moroni 7:36–37; 
10:24). 

• La caridad es el amor puro de Cristo y permanece para siempre. 
Hemos de orar al Padre con toda la energía de nuestro corazón 

discursosud.com                                                     374 
 

https://discursosud.com/


para ser llenos de este amor, que el Padre siempre concede a todos 
los que son verdaderos seguidores de Su Hijo. Por medio del poder 
transformador de este amor, seremos semejantes a Él cuando 
aparezca y le veremos tal como es (Moroni 7:47–48). 

• El bautismo infantil es una doctrina falsa y una práctica inicua, pues 
el bautismo es solo para aquellos que tienen fe y necesitan 
arrepentimiento, los que son responsables. Como los niños 
pequeños han sido redimidos desde la fundación del mundo, son 
inocentes (Moroni 8:10–12). 

• No importa cuán sombría pueda parecer una situación o cuán 
inicuo llegue a ser el mundo; tenemos una labor que realizar 
mientras estemos en esta condición mortal: vencer al enemigo de 
toda rectitud y reposar nuestras almas en el reino de Dios (Moroni 
9:6). 

• Por el poder del Espíritu Santo podemos conocer la verdad de todas 
las cosas (Moroni 10:5). 

• Nunca debemos negar los dones de Dios ni los dones del Espíritu; 
son dados para nuestro provecho (Moroni 10:8–18). 

• Si nos negamos a toda impiedad y amamos a Dios con toda nuestra 
alma, entonces Su gracia nos basta, de modo que por esa gracia 
llegamos a ser perfeccionados y santificados en Cristo (Moroni 
10:32–33). 

¡Qué banquete! El élder Neal A. Maxwell señaló: “Cualquiera que haya leído 
mucho, se siente agradecido por los libros que contienen dos o tres 
verdades significativas o grandes ideas. A veces nos conformamos con una 
articulada reformulación o reexpresión. … Así, la densidad de las verdades 
espirituales del Libro de Mormón es especialmente impresionante”. 

Tras muchas lecturas del Libro de Mormón, el presidente Boyd K. Packer 
observó: “He encontrado que estas escrituras son claras y preciosas. Me 
pregunté cómo un joven como José Smith pudo tener tales percepciones. 
La verdad es que no creo que él tuviera tales percepciones penetrantes. No 
tenía por qué tenerlas. Simplemente tradujo lo que estaba escrito en las 
planchas”. El presidente Packer continuó: “Tales percepciones claras y 
preciosas están por todas partes en el Libro de Mormón. Reflejan una 

discursosud.com                                                     375 
 

https://discursosud.com/


profundidad de sabiduría y experiencia que ciertamente no es característica 
de un joven de 23 años”. 

  

discursosud.com                                                     376 
 

https://discursosud.com/


Apéndice 2 
Tributos al Profeta José 
Smith por sus Sucesores 

 

 

Brigham Young 

Honro y venero el nombre de José Smith. Me deleita oírlo; lo amo. Amo su 
doctrina. 

Lo que he recibido del Señor, lo he recibido por medio de José Smith; él fue 
el instrumento utilizado. Si lo dejo de lado, debo dejar también estos 
principios; no han sido revelados, declarados ni explicados por ningún otro 
hombre desde los días de los Apóstoles. Si dejo a un lado el Libro de 
Mormón, tendré que negar que José es un profeta; y si dejo a un lado la 
doctrina y ceso de predicar la congregación de Israel y la edificación de 
Sion, debo dejar también la Biblia; y, en consecuencia, bien podría irme a 
casa en lugar de intentar predicar sin estos tres elementos… 

No que José fuera el Salvador, sino que fue un profeta. Como él mismo dijo 
una vez, cuando alguien le preguntó: “¿Es usted el Salvador?” No, pero 
puedo decirte lo que soy: soy su hermano. Así también podemos decir 
nosotros. 

John Taylor 
¿Quién fue José Smith? El Libro de Mormón nos dice que era de la 
descendencia de José, el que fue vendido a Egipto, y por lo tanto fue 
escogido, como Abraham, para cumplir una obra sobre la tierra. Dios 
escogió a este joven. Era ignorante en letras según el mundo lo considera, 
pero fue el hombre más profundamente instruido e inteligente que jamás 
conocí en mi vida, y he viajado cientos de miles de millas, he estado en 
distintos continentes y me he mezclado entre toda clase y credo de 
personas, y aun así nunca conocí a un hombre tan inteligente como él. ¿Y 
de dónde obtuvo su inteligencia? No de los libros, ni de la lógica, ni de la 

discursosud.com                                                     377 
 

https://discursosud.com/


ciencia, ni de la filosofía de su tiempo, sino que la obtuvo mediante la 
revelación de Dios dada a conocer a él a través del medio del evangelio 
eterno. 

Wilford Woodruff 
Ha sido mi fe y creencia, desde el momento en que me familiaricé con el 
evangelio, que nunca ha vivido sobre la faz de la tierra un profeta mayor 
que José Smith, salvo Jesucristo. Él fue levantado para presidir esta gran 
dispensación—la mayor de todas las dispensaciones que Dios ha dado al 
hombre… José Smith fue ordenado antes de venir aquí, así como lo fue 
Jeremías. 

Lorenzo Snow 
Una palabra o dos acerca de José Smith. Tal vez sean muy pocos los 
hombres que aún viven que hayan estado tan bien familiarizados con el 
profeta José Smith como yo lo estuve. Con frecuencia estuve con él. Lo 
visité en su hogar, me senté a su mesa, conviví con él en diversas 
circunstancias y tuve entrevistas privadas con él para recibir consejo. Sé que 
José Smith fue un profeta de Dios; sé que fue un hombre honorable, un 
hombre moral, y que tenía el respeto de quienes lo conocían. El Señor me 
ha mostrado de manera muy clara y completa que él fue un profeta de Dios 
y que poseía el santo sacerdocio. 

Joseph F. Smith 
Dios vive, y Jesús es el Cristo, el Salvador del mundo. José Smith es un 
profeta de Dios—vivo, no muerto; porque su nombre nunca perecerá. … Él 
puso los cimientos en esta dispensación para la restauración de los 
principios que fueron enseñados por el Hijo de Dios, quien por estos 
principios vivió, enseñó, murió y resucitó. Por lo tanto, digo: así como el 
nombre del Hijo de Dios será tenido en reverencia y honor, y en la fe y el 
amor de los hombres, así también el nombre de José Smith será finalmente 
tenido entre los hijos de los hombres, ganando prestigio, aumentando en 
honor y reclamando respeto y veneración, hasta que el mundo declare que 
él fue un siervo y profeta de Dios. El Señor Dios Omnipotente reina. Paz en 
la tierra, buena voluntad para con los hombres, es la proclamación que hizo 
José, el Profeta, y que es la misma que su Maestro, el Señor Jesucristo, hizo 
al mundo. 

discursosud.com                                                     378 
 

https://discursosud.com/


Heber J. Grant 
He conocido a cientos de hombres que han dicho: “Si no fuera por José 
Smith, yo podría aceptar su religión”. Cualquier hombre que no crea en José 
Smith como profeta del Dios verdadero y viviente no tiene derecho a estar 
en esta Iglesia. Esa revelación a José Smith es la piedra fundamental. Si José 
Smith no tuvo esa entrevista con Dios y con Jesucristo, todo el edificio 
mormón es un fracaso y un fraude. No vale nada en la tierra. Pero Dios sí 
vino. Dios sí presentó a Su Hijo. Dios sí inspiró a ese hombre para organizar 
la Iglesia de Jesucristo, y toda la oposición del mundo no puede resistir la 
verdad. Está floreciendo; está creciendo, y crecerá aún más. 

George Albert Smith 
Muchos de los beneficios y bendiciones que me han llegado, me han 
llegado por medio de ese hombre [José Smith], que dio su vida por el 
evangelio de Jesucristo. Ha habido algunos que lo han menospreciado, pero 
quiero decir que aquellos que lo han hecho serán olvidados y sus restos 
volverán a la madre tierra, si no lo han hecho ya, y el hedor de su infamia 
nunca morirá, mientras que la gloria, el honor, la majestad, el valor y la 
fidelidad manifestados por el profeta José Smith quedarán para siempre 
ligados a su nombre. 

David O. McKay 
La audacia de las afirmaciones de [José Smith] fue extraordinaria. Muchas 
de ellas estaban en directa oposición a las creencias de la ortodoxia de su 
tiempo. Contradijo doctrinas defendidas por doctores instruidos—algo 
temerario para un joven sin educación, a menos que tuviera la seguridad de 
que tenía la razón. Y si tenía esa seguridad, ¿de dónde le vino?… 

Otros hombres con nobles aspiraciones, con poder y popularidad, 
fracasaron completamente al intentar establecer sus ideales. José Smith fue 
favorecido intelectualmente por inspiración. El hermano José sabía que 
había sido escogido por Dios Todopoderoso para establecer en esta 
dispensación la Iglesia de Jesucristo, la cual él, como Pablo, declaró que es 
el poder de Dios para salvación—salvación social, salvación moral, salvación 
espiritual. 

Joseph Fielding Smith 
El mormonismo, como se le llama, debe sostenerse o caer sobre la historia 

discursosud.com                                                     379 
 

https://discursosud.com/


de José Smith. Él fue un profeta de Dios, divinamente llamado, 
debidamente designado y comisionado, o fue uno de los más grandes 
fraudes que este mundo haya visto jamás. No hay punto intermedio… 

No existe posibilidad de que él estuviera engañado, y en este asunto 
estamos dispuestos a mantenernos firmes. Yo sostengo que José Smith fue 
todo lo que afirmó ser. Sus declaraciones son demasiado positivas y sus 
pretensiones demasiado grandes como para admitir un autoengaño de su 
parte. Ningún impostor podría haber llevado a cabo una obra tan grande y 
maravillosa. De haberlo sido, habría sido descubierto y expuesto, y el plan 
habría fracasado y quedado en nada… 

Ningún hombre, por sí mismo, sin la ayuda del Espíritu de Dios y la dirección 
de la revelación, puede fundar una religión o promulgar un cuerpo de 
doctrina, en todos sus aspectos, en armonía con la verdad revelada. Si no 
cuenta con la inspiración del Señor y la dirección de mensajeros de Su 
presencia, no podrá comprender la verdad, y por lo tanto, la verdad que 
enseñe estará irremediablemente mezclada con el error. 

Harold B. Lee 
Como uno de los más humildes entre nosotros, y desde lo más profundo de 
mi alma, yo también deseo añadir mi humilde testimonio. Sé que José 
Smith fue un profeta del Dios viviente. Sé que vivió y murió para traer a esta 
generación los medios por los cuales se puede obtener la salvación. Sé que 
él se sienta en un lugar elevado y posee las llaves de esta última 
dispensación. Sé que para aquellos que lo sigan y escuchen sus enseñanzas 
y lo acepten como un verdadero profeta de Dios, y sus revelaciones y 
enseñanzas como la palabra de Dios, las puertas del infierno no 
prevalecerán contra ellos. 

Spencer W. Kimball 
De todos los grandes acontecimientos del siglo, ninguno se compara con la 
Primera Visión de José Smith. … Nada menos que esta visión completa a 
José habría podido servir para despejar las nieblas de los siglos. Meramente 
una impresión, una voz oculta, un sueño no habrían disipado las antiguas 
confusiones y conceptos erróneos… 

discursosud.com                                                     380 
 

https://discursosud.com/


El Dios de todos estos mundos y el Hijo de Dios, el Redentor, nuestro 
Salvador, en persona asistieron a este joven. Él vio al Dios viviente. Vio a 
Cristo viviente. Pocos de toda la creación humana habían vislumbrado 
jamás una visión semejante. … José pertenecía ahora a un grupo de élite—
los probados, los confiables y los verdaderos. Estaba en una sociedad 
selecta de personas a quienes Abraham describe como “nobles y grandes” 
que eran “buenos” y que habrían de llegar a ser gobernantes del Señor. 

Ezra Taft Benson 
El mundo generalmente ha venerado a los profetas antiguos muertos y ha 
rechazado a los vivientes. Así fue con José Smith. La verdad suele estar en el 
cadalso—y el error en el trono. Pero el tiempo está del lado de la verdad, 
porque la verdad es eterna. 

La más grande actividad en este mundo o en el venidero está directamente 
relacionada con la obra y misión de José Smith—hombre de destino, 
profeta de Dios. Esa obra es la salvación y la vida eterna del hombre. Para 
ese gran propósito fue creada esta tierra, son llamados los profetas de Dios, 
son enviados mensajeros celestiales, y en ocasiones sagradas e importantes 
incluso Dios, el Padre de todos nosotros, condesciende a venir a la tierra y a 
presentar a Su Hijo Amado. 

Howard W. Hunter 
El tiempo vindica las palabras y los actos de un profeta. El paso del tiempo 
ha convertido la fe en conocimiento. … Quien acepta la doctrina 
comúnmente conocida o llamada mormonismo debe aceptar… los escritos 
que nos ha dejado el profeta José Smith—un profeta, vidente y revelador. 

Esta es la época del año [diciembre] en la que recordamos su nacimiento. 
Estoy agradecido por sus enseñanzas, por sus revelaciones, por la herencia 
que nos ha dejado. Por medio de él, el evangelio fue restaurado a la tierra. 
No hay historia en toda la historia más hermosa que la simple y dulce 
historia del joven que entró en el bosque cerca de su hogar, se arrodilló en 
oración y recibió visitantes celestiales. … 

Con el paso del tiempo, este joven, sin logros académicos ni educación 
formal, fue instruido por el Señor para las cosas por venir. … Estoy 
agradecido por mi pertenencia a la Iglesia. Mi testimonio de su divinidad 

discursosud.com                                                     381 
 

https://discursosud.com/


depende de la simple historia del joven bajo los árboles, arrodillado y 
recibiendo visitantes celestiales. Si no es verdadera, el mormonismo cae. Si 
es verdadera—y yo testifico que lo es—es uno de los acontecimientos más 
grandiosos de toda la historia. 

Gordon B. Hinckley 
Para mí es un misterio que se repite constantemente cómo algunas 
personas hablan con admiración de la Iglesia y de su obra, y al mismo 
tiempo desprecian a aquel por medio de quien, como siervo del Señor, vino 
la estructura de todo lo que la Iglesia es, de todo lo que enseña y de todo lo 
que representa. Querrían arrancar el fruto del árbol mientras cortan la raíz 
de la que brota. … 

Grande fue la visión del profeta José Smith. Abarcaba a todos los pueblos 
de la humanidad, dondequiera que vivan, y a todas las generaciones que 
han caminado sobre la tierra y han partido. ¿Cómo puede alguien, pasado o 
presente, hablar en su contra sino por ignorancia? No han gustado de sus 
palabras; no han reflexionado en él ni han orado acerca de él. Como alguien 
que ha hecho estas cosas, añado mis propias palabras de testimonio de que 
él fue y es un profeta de Dios, levantado como instrumento en las manos 
del Todopoderoso para inaugurar una nueva y última dispensación del 
evangelio. 

Thomas S. Monson 
Por medio de José Smith, el evangelio—que se había perdido a lo largo de 
siglos de apostasía—fue restaurado, el sacerdocio y sus llaves fueron 
recibidos, las doctrinas de la salvación fueron reveladas, las ordenanzas del 
evangelio y del templo—junto con el poder de sellar—fueron devueltas y, 
en 1830, la Iglesia de Jesucristo fue restablecida sobre la tierra. 

Aunque difamado y perseguido, el profeta José nunca vaciló en su 
testimonio de Jesucristo. Sus contemporáneos lo vieron dirigir con dignidad 
y gracia, soportar dificultades y, una y otra vez, levantarse frente a nuevos 
desafíos hasta que completó su misión divina. Hoy, la herencia que él 
estableció aún brilla para que todo el mundo la vea. Las enseñanzas que 
tradujo y su legado de amor hacia sus semejantes continúan en los millones 
de corazones tocados por el mensaje que declaró hace tanto tiempo. 

discursosud.com                                                     382 
 

https://discursosud.com/


 

“Lo que creemos afecta lo que hacemos; lo que profesamos afecta lo que 
llegamos a ser. Dicho de manera sencilla, el éxito y la sorprendente 
influencia de la comunidad de Santos de los Últimos Días se debe 
principalmente a nuestro fundamento teológico, las doctrinas en las que 
creemos, doctrinas que se remontan casi exclusivamente a las traducciones, 
revelaciones, escritos y sermones de José Smith.” 
—Robert L. Millet 

 

En Precepto sobre Precepto usted podrá: 

• Descubrir cómo el proceso de restaurar una verdad condujo a 
preguntas que llevaron a la restauración de la siguiente verdad—y 
cómo ese patrón de revelación puede obrar en su vida. 

• Explorar el desarrollo progresivo de la comprensión de José—y de 
la Iglesia—acerca de Dios y del evangelio de Jesucristo. 

• Adquirir una mayor comprensión de la profundidad y la amplitud de 
las doctrinas que el Profeta restauró. 

• Profundizar su testimonio del profeta José Smith y de su ministerio. 

 

discursosud.com                                                     383 
 

https://discursosud.com/

	Prefacio
	Una Cronología Doctrinal
	Introducción
	Capítulo 1
	Preparativos para la Restauración
	Capítulo 2
	Los cielos se abren
	Capítulo 3
	Otro testamento
	Capítulo 4
	Autoridad divina restaurada
	Capítulo 5
	La Obra del Espíritu Santo
	Capítulo 6
	Jesucristo y el Evangelio Eterno
	Capítulo 7
	Una Nueva Traducción de La Biblia
	Capítulo 8
	Sion. Los Puros de Corazón
	Capítulo 9
	Todo en común
	Capítulo 10
	Más cielos que uno
	Capítulo 11
	“En el principio con Dios”
	Capítulo 12
	Fe en La Vida y la Salvación
	Capítulo 13
	Las Promesas hechas a los Padres
	Capítulo 14
	Los que Nunca Oyeron el Evangelio
	Capítulo 15
	Creemos
	Capítulo 16
	“Investidura, Consuelo e Instrucción”
	Capítulo 17
	Un Nuevo y Eterno Pacto
	Capítulo 18
	La Vida más allá de la Tumba
	Capítulo 19
	El Fin de los Tiempos
	Capítulo 20
	Lo que el hombre puede llegar a ser
	Capítulo 21
	La Muerte del Testador
	Conclusión
	Por causa de José Smith
	Apéndice 1
	Doctrinas, Principios Y Preceptos Del Libro De Mormón
	Apéndice 2
	Tributos al Profeta José Smith por sus Sucesores

